

مُحَمَّدُ عَلِيٌّ

---

# عقيدة آلية المعلم

طبعة مراجعة ومنقحة

42



العنوان: عقيدة المسلم.  
اسم المؤلف: الشيخ/ محمد الغزالى .  
إشراف عام: داليا محمد إبراهيم .  
تاريخ النشر: الطبعة الرابعة يونيو 2005م .  
رقم الإيداع: 2004/5870  
الترقيم الدولي: 5-2691-14-977 ISBN  
الناشر: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع.

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابي - الممهندسين - الجيزة  
ت: 023466434-023472864 فاكس: 023462576 ص.ب: 21 إيمبابة  
البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: [publishing@nahdetmisr.com](mailto:publishing@nahdetmisr.com)

المطبع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر  
ت: 028330287-028330289 فاكس: 028330296 البريد الإلكتروني للمطبع:  
[press@nahdetmisr.com](mailto:press@nahdetmisr.com)

مركز التوزيع الرئيس: 18 ش كامل صدقى - الفجالة -  
القاهرة - ص . ب : 96 الفجالة - القاهرة.  
ت : 025903395-025908895 فساكس: 025909827

مركز خدمة العملاء: الرقم المجاني: 08002226222  
البريد الإلكتروني لإدارة البيع: [sales@nahdetmisr.com](mailto:sales@nahdetmisr.com)

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طريق الحرية (رشدى)  
ت: 035230569  
مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد السلام عارف  
(050) 2259675

موقع الشركة على الانترنت: [www.nahdetmisr.com](http://www.nahdetmisr.com)  
موقع البيع على الانترنت: [www.enahda.com](http://www.enahda.com)



احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD)  
وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع  
[www.enahda.com](http://www.enahda.com)

جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

## المقدمة

هذه بحوث في العقيدة ، دفعتنى إلى كتابتها قلة الرسائل التي تُعنى بهذا اللون من علوم الدين ، و تعرضه في أسلوب يتفق مع حاجة المسلمين المعاصرين .

وقد رأيت أن أسوق الأصول العلمية لعقيدة المسلم ، في نسق يخالف ما ألفَ الناس قراءته من هذه الأصول في مظانها من ثقافتنا الدينية .

لأنى سأتى بجديد في هذا الميدان ، بل نزولاً على منطق التجارب ، وانتفاعاً بما اكتنف جوانب التاريخ الإسلامي من أحداث ، وتوخياً للسير في هدى النصوص المجردة من الكتاب والسنة .

فالذى يقرأ شيئاً عن عقيدة المسلم في العلم الموسوم بـ «علم الكلام» أو «علم التوحيد» ، لا يعوزه أن يسجل ملاحظات مهمة عن المسائل التي خاص فيها العلماء ، والمحادلات التي دارت بينهم ، والنتائج التي تمخضت عنها مناظراتهم ، وعن أثر ذلك كله في إيمان العامة والخاصة جمياً !

والذى أخذه على منهج البحث في «علم الكلام» - في حدود ما درسنا من كتبه - أنه :

١- نظريٌ بحثٌ ، ينظم المقدمات ويستخلص النتائج ، كما تصنع ذلك الآلات الحاسبة في عصرنا هذا ، أو الموازين التي تضبط أثقال الأجسام ، ثم تسجل الرقم وتقدّف به للطلابين .

كذلك سارت الاستدلالات في هذا العلم الخطير ، فتكلمت عن الله سبحانه وتعالى ، وعن صفاته الكريمة ، وانتهت إلى حقائق جيدة ، يستريح إليها العقل الحصيف .

بَيْدَ أَنَّ الْإِسْلَامَ فِي تَكْوِينِهِ لِلْعِقِيدَةِ يَخَاطِبُ الْقَلْبَ وَالْعُقْلَ ، وَيَسْتَثِيرُ الْعَاطِفَةَ وَالْفَكَرَ ، وَيُوقِظُ الْأَنْفُعَالَاتَ الْنُفْسِيَّةَ مَعَ إِيْقَاظِهِ لِلْقَوْيِ الْذَهْنِيَّةِ .

وقد كنت أقرب - عن كثب - ما تخلله دروس التوحيد من كتبه المقررة ، فما كنت أجد فارقاً يُذكَر - لدى السامعين - بينها وبين شروح العادات الجبرية مثلاً .

كلاهما ترويض للعقل ، مبتوت الصلة بالفؤاد . فكأن الطالب يذكر طائفة من الأدلة على الوجود الدائم «الواجب الوجود» ، ولا يشعر في قرارة نفسه عظمة الخالق المتعال ، أو يختلج في بدنه عرقٌ من الرغبة أو الرهبة نحو مَنْ سوَاه ، وألهمه فجوره وتقواه .

أفهكذا تُدرس العقيدة ؟

وقد فزع العامة إلى علوم التصوف يستكملون منها ما عَزَّ عليهم إدراكه في علم الكلام ، ولكن التصوف ميدان كثير المزالق ، وشطحات السائرين فيه أكثر من سدادهم .

ولاشك أن هذا العلم أنعش عاطفة الحب الإلهي ، وربط قلوب الناس بِرْطًا رقيقًا ببديع السموات والأرض ، إلا أن مخاطر الشغل به تجعلنا نتوجس منه .

وقد حاولت في أثناء الكتابة عن عقيدة المسلم أن أرطب جفاف التفكير العقلي برشحات من المشاعر الحية ، ولم أتكلف لذلك إلا أن أجعل نصوص الكتاب والسنة تُصْبِحَ عيني .

فلا يستكثرن القارئ إيراد الشواهد منها ، فإن لذلك حكمة مقصودة تعرف بعد مطالعتها في سياقها .

٢- وللظروف التي نشأ فيها «علم الكلام» أثر سيئ في سرد حقائقه وصَوْغ دقائقه ، فإن جحيم السياسة ، وتطاحن الأحزاب المختلفة ، أرسل شواطاً من الأحكام الإسلامية ، لا نزال إلى اليوم نشقي بها ، برغم القرون الطويلة التي مرَّت عليها !! .

وفي ضجيج الخصومة السافرة يُعسر البحث عن الحقيقة! ولو أمكن الوصول إليها ، فإنه يصعب الاقتناع بها!

ومن الغفلة أن نحسب تكوين العقيدة يتم في مجلس مناظرة ، تُتصَيَّدُ فيها النصوص ، وينشَدُ فيها الغَلْبُ ، ويُلْعَبُ فيها بالألفاظ ، ويُسْتَغلُ منطق «أرسطو» في المخاتلة وإيقاع الخصم أمام العامة!

وعفا الله عن أجدادنا ، فقد أُولئِكَ بذلك ، وأعانَهم عليه أن الدولة الإسلامية

كانت سيدة العالم ، فلا بأس على رجالها أن يستغلوا بالترف العقلى ، وأن يحولوا فراغهم من الجهاد فى سبيل الله إلى الجهاد فى هذا الميدان الخطر ، فانشغلوا بأنفسهم عن أعدائهم ، ثم ذهب الرجال وبقى الجدال .. بقى إلى اليوم يهدى وحدة الأمة ويهرز كيانها! ومع أن الدولة الإسلامية جَثَتْ على قدميها أمام الصليبية الغازية ، واقترب الخطر على الإسلام من صميم عقائده وصميم دياره ، فإن الريح النَّتِنَّةَ لهذا الجدل ما تزال تهب من بعض الجماعات التى تختلف - للأسف الشديد - خدمة الإسلام .

ولا أحسب أمة تحتاج إلى وحدة الأفكار والمشاعر مثل هذه الأمة الإسلامية . فإذا نشب خلاف على شيء ما ، فإن تحويل هذا الخلاف من الأدمعة المفكرة إلى صفوف الأمة يُعدُّ جريمة فى حق الله ورسوله ﷺ وجماعة المسلمين ... يقول الأستاذ الجليل «أحمد عزت باشا» - معلقاً على الخلافات الناشبة فى علم الكلام : «كانت هذه الخلافات فى الأصل مما لا ينبغي أن يتجاوز حدود المَنَاظِرَاتِ الْمُنْطَقِيَّةِ وَالْعُلُمَيَّةِ وَالْفُنْيَّةِ ، ولكن أقحمنا اسم الله فى مناقشاتنا التى لا معنى لها .

فحاول كل فريق منا إسناد الكفر والإلحاد إلى الفريق الآخر ، فقلَّبنا الخلاف البدائى خصومة دينية لا تهدأ .

فاختلاف الجهمية والمعتزلة نشأ - فى أصله - عن التعبير بأن العبد خالق لفعله ، بدل التعبير بأنه فاعل لفعله ، وعن تصور الاستقلال التام فى الإرادة البشرية . وهذه العقيدة - خطأً كانت أو صواباً - صالحة لتكون موضع مناقشة علمية يستطيع فيها الطرفان مناقضة بعضهما بعضاً ونقده ، بل استجهاله واستحماقه! ولكن المسألة لم تقف عند هذا الحد .

فقالت القدرية : إن عدم القول بعقيدتنا يعني إسناد الظلم إلى الله فى عذاب الآخرة .

وقال معارضوهم : إنكم تنكرتون عموم القدرة والإرادة الإلهية .. وهذا كفر . نشأ أولاً هذا الخلاف ، ثم توسيعَ على مرور الزمن ، حتى تولدت منه مبادئ غريبة غير معقوله ..

والولع بالخلاف سرى حتى فرم إلى العقائد أموراً مضحكة .  
فهناك خلاف بين المعتزلة وأهل السنة على حقيقة السحر ، وعلى تكون  
السحب ، فأى خلط هذا؟

وبين المسلمين اليوم نزاع يفصّل وحدتهم حول ما دار بين على بن أبي طالب  
وغيره من الصحابة في مسائل الخلافة .

فهل على وجه الأرض أمة تجتر ماضيها السحيق لتلوك منه خلافات قاسية  
كهذه الأمة؟

ولماذا نقحم هذه الأمور إقحاماً في شئون العقيدة؟  
ولماذا لا تبقى في نطاق الذكريات التاريخية التي تدرس كأى تاريخ لتوخذ منه  
العبرة فحسب؟

وما صلة إيمان بالله واليوم الآخر بحكمنا أن هذا أصبّ ، وهذا أخطأ ، والله  
يقول : ﴿تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا  
يَعْمَلُونَ﴾ (البقرة : ١٣٤)

ولاني لأقرأ في صحفنا الدينية اليوم نزاعاً بين أتباع السلف والخلف - كما أسمّوا  
أنفسهم - وأسمع ألفاظ الكفر تتبدل كما تتبدل الكرة أرجل اللاعبين ، فأهل  
رأسي عجبًا ، إن أعراض المرض لا تزال تعرو الأمة المنهوبة ، وما تزال بحاجة إلى  
عناية الراشدين المخلصين من الأطباء الماهرين .

\*\*\*

وقد استقررتْ روابط هذا الخلاف الطائش في أذهان العامة ، ثم سيطرت على  
سلوكِهم بعدما أخذوا أسوأ ما فيها ، ورفضوا أفضل ما فيها .  
فإذا اختلف القدامى : هل العمل ضرورة لإيمان أو كمال فيه؟ ترجح لدى  
ال العامة أنه كمال فقط .

فيستفيد المجتمع من هذا الخلاف ترك العمل!

وإذا اختلف القدامى : هل للإنسان قدرة وإرادة يفعل بهما ويترك؟ أو هو مقهور  
مكتوف اليدين؟ ترجح لدى العامة أن المرء لا عزم له ولا حول ولا طول . فيستفيد  
المجتمع من هذا الخلاف سقوط الهمة وخوار العزيمة!



وإذا تجادل القدامى : هل لل المسلم حق الالتجاء إلى الله دون وساطة الصالحين  
من الأحياء أو المقربين؟

ترجح لدى العامة أن المسلم لا يستغني عن معونة الأولياء ، وأنه إذا ذهب إلى  
ربه من دونهم فاللويل له!

فيستفيد المجتمع من هذا الخلاف شيوخ الشرك ، وضعف الصلة برب الأرض  
والسماء!

وهكذا لصقت بالمجتمع الإسلامي مجموعة خسائص لا شك في أنها بعيدة الأثر  
فيما لحقه من أضلال و هوان .

وقد بذلك جهدي - حين تصديت لتصوير عقيدة المسلم - أن أتجنب أشواك هذا  
الخلاف ، فإذا استطعت طيّه في السياق المطرد ؛ طويته وتجاهله . وإذا اضطررت  
إلى خوضه عاجلته على كُرْه ، وذكرت ما استبان لي - أنه صواب ، وقد أستجهل  
الطرف المقابل ولا أكفره ، لأن الجهل الفاضح - كما ظهر لى أساس كثير من  
المشكلات العلمية المهمة .

وربما لحت في أخلاق بعض المجادلين عوجا ، وفي أسلوبهم عنفا ، فأثرت مغفرة  
هذا على مقابلة السيئة بمثلها ؛ لأننا أمة فقيرة جداً إلى التجمع والائتلاف . فلنندفع  
ثمن هذا من أعصابنا ، والرجع إلى الله .

٣- وإذا كان علم التوحيد على النحو الذي وصفنا ، فإن كتبه التي تشيع بيننا  
الآن فشلت في أداء رسالتها شكلاً و موضوعاً .

فمن ناحية الشكل لا معنى البتة لعرض علم ما في توزيع مضطرب بين متن  
وشرح وحاشية وتقرير ، وفي لغة ركيكة اللفظ ، سُقِّيَمة الأداء ، لغة تصوّر سقوط  
البلاغة العربية على عهد الحكم التركى .

وتطور الأدب في عصرنا هذا لا ينكر ، وقد بلغ من تمكن المؤلفين والمتآدبين في  
اللغة العربية أن تناولوا الموضوعات التافهة فأخرجوها في ألبسة زاهية ، ووجهوا  
ألف القراء - بسحر بيانهم - إلى ما يريدون .

فهل يبقى الكلام في العقائد وحدها حِكْرًا على هذا النمط الزرى من الحواشى  
والمتون؟!

على أننا إذا تغاضيْنا عن الشكل ، وتعرضنا للجوهر بالنقد والتمحيص ، لا ثلث أن ندرك أن هذا الجانب الإلهي من الثقافة الإسلامية طفت عليه الفلسفات الغربية التي نقلها السريان عن اليونان وغيرهم ، فإذا بعلوم العقيدة تتحول عن مجريها العتيد ، وإذا بكتب التوحيد تزدحم باصطلاحات الفلسفه وطائق تفكيرهم .

ويبدو أن الأسلاف الباحثين في هذه الناحية من الإسلام قد فتنهم الإعجاب بما نقله إليهم الترجمة من ثمرات العقل اليوناني .

ولسنا بصدَّد الحكم على قيمة هذا العمل وحكمته ، وإن كنا ننوه بدلالته على مدى الحرية التي منحها الإسلام أتباعه ، وعلى أن الدائرة التي يعمل فيها العقل الإسلامي تَسْعُ العالم أجمع ، فليست مغلقة على عصبية جنسية أو فكرة محلية . غير أن عناصر العقيدة كادت تتباهي وسط هذا الركام من النقول والأقويسة والمصطلحات ، فوجب تجميعها في نسق متقارب .

ثم إن غرسها في الأفئدة لن يتذرع ويزدهر إلا بأسلوب الإسلام نفسه .

ومن العجيب أنك تقرأ في أمهات الكتب الكلامية ، وتطوى الصفحات الطوال ، فلا تكاد تعثر على آية أو حديث ، إلا اقتباسات يسيرة تبدو كالزهارات المنفردة في الأرض السبخة .

ربما استراح عشاق البحث الفلسفى المجرد لهذه الكتب ، ولا عليهم ! لكن هذا لا يغنى عن عرض العقيدة الخالصة من خلال حقائق تتصل عن قربٍ بصادِرها الأولى ، ﴿وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ﴾ (الأحزاب : ٤) .

محمد الغزالى

الحقيقة لة الأولي



## الله

هذا الاسم الكريم عَلَمٌ على الذات المقدسة التي نؤمن بها ونعمل لها ، ونعرف  
أن منها حياتنا وإليها مصيرنا .

والله تبارك وتعالى أهلُ الحمد والمجد ، وأهل التقوى والمغفرة ، لا نحصى عليه  
ثناء ، ولا نبلغ حقه توقيرًا وإجلالًا .

لو أن البشر - منذ كتب لهم تاريخ ، وإلى أن تهتم لهم على ظهر الأرض حركة -  
نسوا الله وكفروا به ، ما خدش ذلك شيئاً من جلاله ، ولا نقص ذرة من سلطانه ،  
ولا كفَّ شعاعاً من ضيائه ، ولا غضٌّ بريقاً من كبريائه ، فهو - سبحانه - أَغْنَى  
بحوله ، وأَعْظَمَ بذاته وصفاته ، وأَوْسَعَ فِي ملْكُوْتِه وجبروته من أن ينال منه وَهُمْ  
واهم ، أو جهل جاهم .

ولئن كنا في عصر عَكْف على هواه ، وَذَهَلَ عن أخراه ، وَتَنَكَّرَ لِرَبِّهِ ، إِنْ ضَيَّرَ  
ذَلِكَ يَقْعُدُ عَلَى أَمْ رَأْسِهِ ، وَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئاً .

﴿وَمَنَ النَّاسُ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَانٍ مَرِيدٍ ۚ﴾ كُتُبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ  
مَنْ تَوَلَّهُ فَأَنَّهُ يُضْلِلُ وَيَهْدِي إِلَى عَذَابِ السَّعِير﴾ (الحج : ٣ - ٤) .

## وْجُودُه

وجود الله تعالى من البداهات التي يدركها الإنسان بفطرته ، ويهتدى إليها بطبيعته ، وليس من مسائل العلوم المعقدة ، ولا من حقائق التفكير العويسة .

ولولا أن شدة الظهور قد تلد الخفاء ، واقتراب المسافة جداً قد يعطى الرؤية ، ما اختلف على ذلك مؤمن ولا ملحد .

﴿أَفِي اللَّهِ شَكٌ فَأَطْرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ (إبراهيم : ١٠)

وقد جاءت الرسل لتصحيح فكرة الناس عن الألوهية .

فإنهم وإن عرّفوا الله بطبيعتهم إلا أنهم أخطأوا في الإشراك به ، والفهم عنه .

﴿هَذَا بَلَاغٌ لِلنَّاسِ وَلَيُنَذِّرُوا بِهِ وَلَيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ﴾ (إبراهيم : ٥٢)

﴿فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ﴾ (محمد : ١٩)

والبيئة الفاسدة خطر شديد على الفطرة ، فهي تسخّها وتشرد بها ، وتخلف فيها من العلل ما يجعلها تعاف العذب وتسعّ الفجّ .

وذاك سر انصراف فريق من الناس عن الإيمان والصلاح ، وقبولهم للكفر والشرك! مع منافاة ذلك لمنطق العقل وضرورات الفكر وأصل الخلقة .

«إنى خلقت عبادى حنفاء كلهم ، فأتتهم الشياطين ، فاجتالتهم عن دينهم ، وحرمت عليهم ما أحللت لهم ..» .

وقد اقترنت حضارة الغرب - التي تسود العالم اليوم - بنزوع حاد إلى المماراة في وجود الله ، والنظر إلى الأديان - جملة - نظرة تقصّ ، أو قبولها كمسكنات اجتماعية لأنصارها والعاطفين عليها .

ولاشك أن المخنة التي يعانيها العالم الآن أزمة روحية ، منشؤها كفره بالمثل العليا التي جاء بها الدين من الحق ، والإنصاف ، والتسامح والإخاء .

فلا نجاة له مما يرتكس فيه إلا بالعودة إلى هذه المثل ، يهتدى إليها بفطرته ، كما يهتدى سبيله الجنين في ولادته ، والفرح من بيضته .

ومتى هدى العالم إلى الفطرة ؛ هدى إلى الإسلام ، فإن الإسلام هو دين الفطرة .  
ولا بأس من سوق طائفة من الدلائل التي تتفق للذهن الغافل منافذ يبصر بها ويلتفت لما وراءها .

(أ) إن الإنسان لم يخلق نفسه ، ولم يخلق أولاده ، ولم يخلق الأرض التي يدرج فوقها ، ولا السماء التي يعيش تحتها .

والبشر الذين ادعوا الألوهية لم يكلفو أنفسهم مشقة ادعاء ذلك .  
فمن المقطوع به أن وظيفة الخلق والإبراز من العدم لم ينتحلها لنفسه إنسان ولا حيوان ولا جماد .

ومن المقطوع به كذلك أن شيئاً لا يحدث من تلقاء نفسه ، فلم يبق إلا الله .  
وقد قرر القرآن الكريم هذا الدليل :

﴿أَمْ خَلَقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ (٢٥) أَمْ خَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَلْ لَا يُوْقِنُونَ﴾ (الطور : ٣٥ - ٣٦) .

ويلفت أنظار العرب إلى مظاهر الإبداع في المجتمع الساذج الذي يحيون فيه .

﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبْلِ كَيْفَ خُلِقَتْ (١٧) وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ (١٨) وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِّبَتْ (١٩) وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِّحَتْ﴾ (الغاشية : ١٧ - ٢٠) .

ويسمى هذا الدليل : دليل الإبداع .

(ب) لو دخل المرء داراً ، فوجد بها غرفة مهيئة للطعام ، وأخرى للمنام ، وأخرى للنظافة ، وأخرى للضيافة . . . إلخ ، لجزم بأن هذا الترتيب لم يتم وحده ، وأن هذا الإعداد النافع لا بد قد نشأ عن تقدير وحكمة ، وأشرف عليه فاعل يعرف ما يفعل . والناظر في الكون وأفاقه ، والمادة وخصائصها ، يعرف أنها محكومة بقوانين مضبوطة ، شرحت الكثير منها علوم الطبيعة والكيمياء والنبات والحيوان والطب ، وأفاد منها الناس أجل الفوائد .

وَمَا وَصَلَ إِلَيْهِ عِلْمُ الْإِنْسَانِ مِنْ أَسْرَارِ الْعَالَمِ حَاسِمٌ فِي إِبْعَادِ كُلِّ شَبَهَةٍ تَوْهِمُ أَنَّهُ وَجَدَ كَيْفَمَا اتَّفَقَ .

كلا . إنَّ النَّظَامَ الدَّقِيقَ الْمُخْتَفِيَ فِي طَوَايَا الْذَّرَّةِ مُطْرَدٌ فِيمَا بَيْنَ أَفْلَاكِ السَّمَاءِ الرَّحِبَّةِ مِنْ أَبْعَادٍ .

﴿تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا (٦١) وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خَلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا﴾ (الفرقان : ٦١ - ٦٢)  
﴿اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلُكَ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلَتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعِلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٦٢) وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾ (الجاثية : ١٢ - ١٣) .

وَفِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ آيَاتٌ شَتَّى ، تَقْرَرُ هَذَا الدَّلِيلُ ، وَيُسَمَّى : دَلِيلُ الْعَنَيْةِ .

(ج) هل فَكِرْتَ فِي هَذِهِ السَّيَارَاتِ الْمُنْطَلِقَةِ - أَعْنِي هَذِهِ الْكَوَاكِبِ الَّتِي تَخْتَرِقُ أَعْمَاقَ الْجَوَّ وَالَّتِي تَلْتَزِمُ مَدَارًا وَاحِدًا لَا تَنْحِرِفُ عَنْهُ يَمِينًا وَلَا يَسَارًا ، وَتَلْتَزِمُ سُرْعَةً وَاحِدَةً لَا تَبْطِئُ فِيهَا وَلَا تَعْجِلُ ، ثُمَّ نَرَقِبُهَا فِي مَوْعِدِهَا الْمُحْسُوبِ فَلَا تَخَالِفُ عَنْهُ أَبَدًا ؟ إِنَّ الْكَرَةَ تَنْطَلِقُ مِنْ أَقْدَامِ الْلَّاعِبِينَ ثُمَّ لَا تَلْبِثُ أَنْ تَهُوِي بَعْدَ تَحْلِيقِهِ ، أَمَّا هَذِهِ الْكَرَاتُ الْغَلِيظَةُ الْحَجْمُ ، الْحَحْيُ مِنْهَا وَالْمَيْتُ ، الْمُضَيِّءُ مِنْهَا وَالْمُعْتَمِ ؛ فَهِيَ مَعْلَقَةٌ لَا تَسْقُطُ ، سَائِرَةٌ لَا تَقْفُ ، كُلُّ فِي دَائِرَتِهِ لَا يَعْدُوْهَا .

وَقَدْ يَصْطَدِمُ الْمَشَاةُ وَالرَّكِبَانُ عَلَى أَرْضِنَا وَهُمْ أَصْحَابُ بَصَرٍ وَعُقْلٍ .

أَمَّا هَذِهِ الْكَوَاكِبِ الَّتِي تَزْحِمُ الْفَضَاءَ فَإِنَّهَا لَا تَزِيغُ وَلَا تَصْطَدِمُ .

﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقْرِئِهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٣٨) وَالْقَمَرُ قَدَرَنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَالْعَرْجُونَ الْقَدِيمَ (٣٩) لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرُ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبِحُونَ﴾ (يُسَرَّ : ٣٨ - ٤٠) .

مِنَ الَّذِي هِيمَنَ عَلَى نَظَامِهَا وَأَشْرَفَ عَلَى مَدَارِهَا ؟ بَلْ مِنَ الَّذِي أَمْسَكَ بِأَجْرَامِهَا الْهَائِلَةِ ، وَدَفَعَهَا تَجْرِيَ بِهَذِهِ الْقُوَّةِ الْفَائِقَةِ ؟ إِنَّهَا لَا تَرْتَكِزُ فِي عُلُوِّهَا إِلَّا عَلَى دُعَائِمِ الْقَدْرَةِ ، وَلَا تَطِيرُ إِلَّا بِأَجْنَحَةِ أَعْارِهَا لَهَا الْقَدْرُ الْأَعْلَى .

﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَرُوْلَا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ (فاطر: ٤١).

أما كلمة الجاذبية فدلالتها العلمية كدلالة حرف «س» على المجهول.

إنها رمز لقوانين تصرخ باسم الله ، ولكن الصم لا يسمعون!

ويسمى هذا الدليل : دليل الحركة .

(د) لاشك أن لوجود كل واحد منا بداية معروفة .

فحنن قبل ميلادنا لم نكن شيئاً يذكر : ﴿هَلْ أَتَىٰ عَلَىِ الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا﴾ (الإنسان: ١).

وعناصر الكون الذي نعيش فيه كذلك ، لها بداية معروفة .

وعلماء الجيولوجيا يقدرون لها أعماراً محدودة ، مهما طالت ، فقد كانت قبلها صفرأ . وكان هناك ظن بأن المادة لا تفنى ، اعتمد عليه فريق من الناس في القول بقدم العالم ، وما يتبع هذا القول الموهوم من أباطيل .

على أن تفجير الذرة هدم هذا الظن ، ولو لم يتم تفجيرها ما قبلنا هذا الظن على أنه حقيقة ثابتة ، فإن المفتاح الذي يفتح على العالم أبواب الفناء ليس من الضروري أن يضعه الله في أيدي العلماء .

وعدم اهتداء الناس إلى ما يدمر مادة الكون لا يعني أن مادة الكون غير قابلة للدمار والفناء .

ولم لا يكون ذلك حصانة أقامها القدر الأعلى ، حتى يمنع العالم من الانتحار؟ إننا جازمون بأن وجودنا محدث ، لأن تفكيرنا وإحساسنا يهدينا لذلك . وغير معقول أن يتطور العدم إلى وجود تطوراً ذاتياً .

إنه إذا وقعت حادثة لم يظهر فاعلها قيل : إن الفاعل مجهول . ولم يقل أحد فقط : إنها ليس لها فاعل . فكيف يراد من العقلاء أن يقطعوا الصلة بين العالم وربه؟ إننا لم نكن شيئاً فكنا .. فمَنْ كوننا؟ ﴿قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾ (الأنعام: ٩١).

ويسمى هذا : دليل المحدث .

## هل العالم خلق صدفة؟

نشوء حياتنا هذه ودومها يقومان على جملة ضخمة من القوانين الدقيقة ،  
يحكم العقل باستحالة وجودها هكذا جزاً !

فوضع الأرض أمام الشمس مثلاً ... ثم على مسافة معينة لو نقصت - بحيث  
ازداد قربها من الشمس - لاحتربت أنواع الأحياء من نبات وحيوان .

ولو بعدت المسافة لعمَّ الجليد والصقيع وجه الأرض ، وهلك كذلك الزرع  
والضرع .. أفتظن إقامتها في مكانها ذاك لتنعم بحرارة مناسبة جاء خطط عشواء؟

وحركة المد والجزر التي ترتبط بالقمر !! ألم ما كان من الممكن أن يقترب القمر من  
أمه أكثر ، فيسحب أمواج المحيطات سحبًا يغطي به وجه اليابسة كلها ، ثم ينحسر  
عنها وقد تلاشى كل شيء؟

من الذي أقام القمر على هذا المدى المحدود ليكون مصدر ضوء لا مصدر هلاك؟  
إننا على سطح هذه الأرض نستنشق «الأوكسجين» لنحيا به ونطرد «ثاني أكسيد  
الكربون» الناشئ من احتراق الطعام في جسمنا .

وكان ينبغي أن يستنفذ الأحياء - وما أكثرهم - هذا العنصر الثمين في الهواء ،  
فهم لا ينقطعون عن التنفس أبداً .

لكن الذي يقع أن النبات الأخضر يأخذ «ثاني أكسيد الكربون» ويعطي بدله  
«أكسجين» ، وبهذه المعاوضة الغريبة يبقى التوازن في طبيعة الغلاف الهوائي الذي  
يحيى في جوفه اللطيف الحيوان والنبات جميًعا !!  
أفتحسب هذا التوافق حدث من تلقاء نفسه؟

إنني أحياناً أسرح الطرف في زهرة مخططة بعشرات الألوان ألتقطها بأصابع عابثة  
من بين مئات الأزهار الطالعة في إحدى الحدائق ..

ثم أسأل نفسي : بأي ريشة نسقت هذه الألوان؟ إنها ليست ألوان الطيف

وحدها . إنها مزيج رائق ساحر من الألوان التي تبدو هنا محفظة ، وهنا مظللة ، وهنا مخططة ، وهنا منقطة .

وأنظر إلى أسفل ، إلى التراب الأعفر الذي اطلع على هذه الألوان ؛ إنه - بيقين ليس راسم هذه الألوان ، ولا موزع أصابعها .

هل الصدفة هي التي أشرفت على ذلك ؟ أى صدفة ؟  
إن المرء يكون غبياً جداً عندما يتصور الأمور على هذا النحو . . .

وألوان الزهرة هذه ملاحظة شكلية ساذجة بالنسبة إلى ملاحظة قصة الحياة في أدنى صورها .

إن إنشاء الحياة في أصغر خلية يتطلب نظاماً بالغ الإحكام .  
ومن الحمق تصور الفوضى قادرة على خلق «جزيء» في جسم دودة حقيرة ؟  
فضلاً عن خلق جهازها الهضمي أو العصبي .

فما بالك بخلق هذا الإنسان الرائع البنيان الهائل الكيان .  
ثم ما بالك بخلق ذلكم العالم الرحب . . . ؟؟

لماذا يطلب مني - إذا رأيت ثوباً مخيطاً أنيقاً - أن أتصور خيطاً قد دخل من تلقاء نفسه في ثقب إبرة ، اشتبيكت من تلقاء نفسها في نسيج الثوب ، أو أخذت تعلو وتهبط صانعة الصدر والذيل والوسط والأكمام والأزرار ، والفتحات والزركشة والمحاسن . . إلخ ؟

إن إحالة الأمور على المصادفات ضرب من الدجل العلمي ، يرفضه أولو الألباب . لنفرض أن الآلة الكاتبة في أحد الدواوين وجدت بجوارها ورقة مكتوب عليها اسم (عمر) ، ماذا يعني هذا . . . ؟

أحد أمرتين : أقربهما إلى البداهة هو أن خبيراً بالكتابة طبع الاسم على الورقة .  
والأمر الثاني أن حروف الاسم تجمعت وترتب وتلاقت هكذا جزاً .

إن الفرض الأخير معناه من الناحية العلمية ما يأتي :  
الابتداء بكتابة العين ، أو سقوط حرفها وحده على الورقة دون وعي يجوز بنسبة ١ إلى ٢٨ - وهو عدد حروف الهجاء العربية .

وسقوط حرف العين والميم يجوز بنسبة (١) إلى  $28 \times 28$   
ونزول الحروف الثلاثة بعوامل الصدفة المختصة يجوز بنسبة ١ إلى  $28 \times 28 \times 28$   
أي بنسبة ١ إلى  $21952$

وليس أغبي فكراً من يترك الفرض الوحيد المعقول ويؤثر عليه فرضياً آخر لا يتصور وقوعه إلا مرة بين اثنتين وعشرين ألف مرة . . .

والصدف حين تخطى على القرطاس كلمة عمر أقرب إلى الذهن من تصور الصدف هذه تخلق قطرة ماء في المحيطات الغامرة ، أو حبة رمل في الصحراء الشاسعة . . إن العلم برىء من مزاعم الإلحاد ، ومضاد لما يرسل من أحكام بلهاء . .

## عقيدة الألوهية عند الفلاسفة والعلماء

معرفة الله سبحانه وتعالى مركبة في كل طبع ، واسمه الكريم معروف في كل لغة ، واختلاف الأجناس والألسنة لم يصرف الأفئدة والأفكار عن هذه الحقيقة الواحدة .

بيد أن هذه المعرفة المتصلة برب العالمين لم تأخذ امتدادها الكامل وسماتها الراسدة ، ولم تبرأ من الأوهام وتبعده عن الأوهاء ، إلا عندما تلقاها الناس مصفاة من ينابيع الوحي ، وسمعوا آياتها تتلى من أفواه الأنبياء .

ولكن ذلك لم يمنع الكثير من لم يدخلوا في نطاق الرسالات الأولى ، أو لم تبلغهم - على وجه صحيح - هدایات القرآن الكريم ، أن يفكروا في الله من تلقاء أنفسهم ، وأن يطلقوا عقولهم عنان البحث .

والفلسفة الإلهية حافلة بالكثير من هذه الأفكار ، كما أن علماء الكون في العصر الأخير قد تكلموا عن الله في حدود ما هدأهم إليه البحث المجرد في آفاق الطبيعة وأسرارها ، وقوانينها .

والفلاسفة القدامى أسموا الله : الصانع ، والعقل الأول ، وواجب الوجود ، وسبب الأسباب ، وغير ذلك من الأسماء التي اصطلحوا عليها .

كما أن للعلماء المحدثين تصورات في الألوهية التبس فيها الحق بالباطل كما سترى .

وعلة هذا التبس ، أن هداية السماء لم تصحب العقل في سيره .

ومن ثم أقر العقل بالمب丹 الواجب ، وأنخطأ في التفاصيل المتعلقة به .

المهم أن العقل الذكي ، والبحث النزيه ، والفكرة المبرأة عن الغرض ، المستقيمة على النهج ، تؤدي بأصحابها - حتما - إلى الله ، وتوقيفهم خاسعين أمام الشعور الغامر بعظمته وجلاله .

وإن من الغباوة والبلادة أن يظن السفهاء من الناس أن الإيمان ولد استغلاق

الذهن ، أو أن استشعار العلوم واتساع المعارف الإنسانية يخدش قاعدة الإيمان ،  
ويوهي الصلة بالإله الديان .

قال «هرشل» - من فلاسفة القرن الثامن عشر : «إنه كلما اتسع نطاق العلوم  
تحققت وكثرت الأدلة على وجود حكمة خالقة قادرة مطلقة ، وعلماء الأرضيات  
والهيئة والطبيعيات والرياضية يهieriون بمساعيهم واكتشافاتهم كل ما يلزم لإنشاء  
معبد العلوم؟ إعلاه لكلمة الخالق» .

وانظر إلى ما دُونَ من آراء لسقراط عن تلميذه أفلاطون :

«هذا العالم يظهر لنا على هذا النحو الذي لم يترك فيه شيء للمصادفة ، بل كل  
جزء من أجزائه متوجه نحو غاية ، وتلك الغاية متوجهة إلى غاية أعلى منها ،  
وهكذا يتم الوصول إلى غاية نهائية منفردة وحيدة» .

من أين نشأ هذا النظام الكامل في تفرعاته ، المحفوف بالعظمة والجلال من  
نواحيه كافة؟ ليس من الممكن أن يُحمل ذلك على المصادفة .

فلو أمكننا أن نقول : إنه نشأ من تلقاء نفسه . لصح لنا أن نقول : إن ألوان  
«بوليكلت» و «زوننكريس» حدثت من تلقاء نفسها .

وإذا ما نظرنا إلى أن العناصر التي تحتوى عليها الكائنات كثيرة إلى درجة لا  
يمكن أن يحصرها العقل ، كان من الحال أن نحمل وجود ذلك كله على المصادفة ،  
فلا بد إذن من وجود عقل أعلى ... وهو الصانع الوحيد .

لأن الطبيعة أثر يتجلّى فيه الاتّحاد الدال على وحدانية الصانع ، الذي ينفذ  
حكمه كنفوذ الفكر في الحال بدون أي خطأ .

وهو حاضر غالب - أي عالم قادر - ومع هذا ، فمن المستحيل إدراكه  
بالحواس ... فهو كالشمس التي تمس جميع الأ بصار ، لكنها لا تبيح لأحد أن ينظر  
إليها . اهـ . من تاريخ التصوف للأستاذ «محمد على عيني بك» .

وقد شرح «لابلاس» دليل الحركة الكونية ، وأبان قوة هذا الدليل في حسم  
الشبهات التي يشيرها الجاحدون ، فقال :

«أما القدرة الفاطرة فقد عينت جسامه الأجرام الموجودة في المجموعة الشمسية

وكثافتها ، وثبتت أقطار مداراتها ، ونظمت حركاتها بقوانين بسيطة ، ولكنها حكيمة ، وعینت مدة دوران السيارات حول الشمس ، والتتابع حول السيارات بأدق حساب ، بحيث إن هذا النظام المستمر إلى ما شاء الله لا يعروه خلل» .

هذا النظام المستند إلى حساب يقصر عقل البشر عن إدراكه ، والذى يضمن استمرار المجموعة إزاء ما لا يعد ولا يُحصى من المخاطر المحتملة ، لا يمكن أن يحمل على المصادفات فى نظر «لابلس» إلا باحتمال واحد فى أربعة تريليونات .

وما أدرك<sup>(١)</sup> ما أربعة تريليونات؟ إنه عدد من كلمتين ، ولكن لا يمكن أن يحصيه الحصى إلا إذا لبث خمسين ألف عام ، يعد الأرقام ليلاً ونهاراً على أن يعد فى كل دقيقة ١٥٠ عدداً .

وقال سبنسر :

«إننا مضطرون إلى الاعتراف بأن الحادثات مظاهر قدرة مطلقة متعلالية عن الإدراك ، وأن الأديان كانت أول من قبل هذه الحقيقة العلوية ولقناها . ولكنها نشرت أول الأمر مزوجة بالأباطيل» .

وسبنسر هذا غير متدين .

إن العقول السليمة تتلاقي على الحق ، وكلما ازدادت علمًا كان تلاقيها على الحق أيسر وأقرب . ومن أجل هذا رأينا العلماء بعد ذلك الانتكاس المادى الذى اعترى بعضهم فى أواخر القرن التاسع عشر يرجعون إلى التلاقي على الحق ، ويقادون يجمعون اليوم إجماعاً بلسان أكابرهم على أن هذه القوانين والنواميس التى نشأت على أساسها الحياة وتطورت ، تنطوى على وحدة فى القصد والإرادة ، والعنایة ، والحكمة يستحيل معها على العقل السليم المفكر أن يؤمن بأن هذه الحياة خلقت وتطورت بالمصادفة العمياء . فهذا اللورد «كلفن» العالم الإنجليزى الكبير يعلن هذا الإيمان على الناس ، ويسخر من القائلين بالمصادفة فى خلق هذه الحياة ، ويعجب من إغصاء بعض العلماء بما فى آثار الحكمة والنظام من حجة دامجة ، وبرهان قاطع على وجود الله ووحدانيته ؛ حيث يقول : «يتغدر على الإنسان أن يتصور بدأة الحياة أو استمرارها دون أن تكون هناك قوة خالقة مسيطرة . وإنى

(١) النقول المعزوة لأولئك العلماء عن كتاب «الدين والعلم» للمشير أحمد عزت باشا مع تعليقات يسيرة له .

لأعتقد من صميم نفسي أن بعض العلماء في أبحاثهم الفلسفية عن الحيوان قد أغضوا إغصاء عظيماً مفرطاً عما في نظام هذا الكون من حجة دامغة ، فإن لدينا فيما حولنا براهين قوية قاطعة على وجود نظام مدبّر وخير . وهي براهين تدلّنا بواسطة الطبيعة على ما فيها من أثر إرادة حرة ، وتعلمنا أن جميع الأشياء (الحية) تعتمد على خالق واحد أحدى أبدى» .

وهذا «أينشتين» العظيم يأتي من بعد «كلفن» ليقول :

«إن جوهر الشعور الديني في صميمه هو أن نعلم أن ذلك الذي لا سبيل لمعرفة كنه ذاته موجود حقاً ، ويتجلّى بأسمى آيات الحكمة وأبهى أنوار الجمال .

وإنّي لا أستطيع أن أتصور عالماً حقاً لا يدرك أن المبادئ الصحيحة لعالم الوجود مبنية على حكمة تجعلها مفهومه عند العقل . فالعلم بلا إيمان يمشي مشية الأعرج ، والإيمان بلا علم يتلمس تلمس الأعمى» .

فهل تري أحسن من هذا التلاقي بين عقول العظماء وبين القرآن الذي يقول لنا : ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ﴾ (فاطر : ٢٨) .

ولبعض الناس - مع إيمانهم بالألوهية - أفكار خاطئة في تصورها ؛ كتب «كميل فلامريون» في كتاب (الله في الطبيعة) : «إذا انتقلنا من ساحة المحسوسات إلى الروحيات فإن الله يتجلّى لنا كروح دائم موجود في حقيقة كل شيء . ليس هو سلطاناً يحكم من فوق السماوات ، بل نظام مستتر مهيمن على جميع الموجودات!

ليس مقيماً في جنة مكتظة بالصلحاء والملائكة!! بل إن الفضاء اللانهائي مملوء به . فهو موجود مستقر في كل نقطة من الفضاء ، وفي كل لحظة من الزمان ، أو بتعبير أصح : هو قيوم لانهائي ، منزه عن الزمان والمكان والتسلسل والتعاقب .

ليس كلامي هذا من جملة عقائد ما وراء الطبيعة المشكوك في صحتها ، بل من النتائج القاطعة التي استنبطت من القواعد الثابتة للعلم كنسبة الحركة وقدم القوانين .

إن النظام العام الحاكم في الطبيعة ، وأثار الحكمة المشهودة في كل شيء ، المنتشرة كنور الفجر وضياء الشفق في الهيئة العامة ، لاسيما الوحدة التي تتجلّى

في قانون التطور الدائم ، تدل على أن القدرة الإلهية المطلقة هي الحافظة المستترة للكون ، هي النظام الحقيقى ، هي المصدر الأصلى لجميع القوانين الطبيعية وأشكالها ومظاهرها .

والسائل فيلسوف ينكر اليهودية والنصرانية ، ولا يعرف الإسلام ؛ ولكنه يعرف الله الواحد من إدمانه النظر في العلوم والأكون . وأمثاله كثيرون .

وفكرة هذا العالم عن الألوهية تظهر في فلسفة وحدة الوجود ، وهي فلسفة ندّت عن الصواب ، وإن تعلق بها بعض القدامى من فلاسفة الهندوس ، وسرت عدواها إلى التصوف الإسلامي ، فشردَتْ به عن الحق ، وعن تعاليم الإسلام . وأفكار أولئك الباحثين لو أنها ضبطت بتعاليم الوحي ، ومشت في هدى الشريعة ؛ لاستقامت مع ما ذكر القرآن الكريم عن الله عز وجل من صفات ، وما نسب إلى ذاته العظمى من نعوت الجلال والجمال .

وحسب أولئك - وإن لم يعرفوا الحق كاملاً - أن لاح منه بريق فأقرروا ولم ينكروا . ولئن صدقوا ما عرفوا ، إنهم أهل للإيمان الصحيح الكامل ، لو أتيحت لهم آياته ، ويسرت لهم رسالاته ، أى لو أتيحت لهم معرفة الإسلام الصحيح من خلال الكتاب والسنة .

ومع زحمة الوجود بالدلائل المؤيدة لعقيدة الألوهية ، وانتصار الشواهد المتکاثرة في الآفاق ترشد الناس إلى رب العالمين ، فإن العالم لم يخل من منكرين يجحدون الحق ويکفرون بالله .

وقد استقصينا أقوال هؤلاء فلم نر بها إلا الإنكار المجرد والعناد السمج .

يقول «يوخنر» عميد العلماء الماديين في العصر الماضي : «من الممكن إرجاع ظهور الأجرام السماوية وانتشارها وحركاتها إلى أصول بسيطة من المكنات ، فلا يبقى إذن محل للاعتقاد في قوة خالقة مشخصة» .

ويقول : «إن الإنسان محصول المادة وليس له خاصة فكرية على النحو الذي يصور الروحانيون »

ويقول ماضياً في إنكار الروح ، ومصوراً العقل الإنساني بصورة مادية : «إن الكبد والكلويتين تفرزان مادة مرئية دون أن نعلم نحن بذلك .

أما الحركة الدماغية فلن تكون خارج إرادتنا وإدراكتنا ، والدماغ يفرز قوة بدل المادة (!) . . . .  
ويقول «بروسية» مؤيداً هذا التفسير المادي للروح والعقل : «إن الذكاء والحساسية عمل من أعمال الأجهزة العصبية ، كما أن تحويل المأكولات إلى دم يندفع في العروق عمل الأجهزة الهضمية والتنفسية . . . .» .

كتب جريدة طبية مقالة ذكرت فيها أن «الفكر تركيب يشبه حمض فورميك والتفكير تابع للفوسفور !

والفضيلة والصدقة والشجاعة ما هي إلا تيارات كهربية للأعضاء الإنسانية» .  
يبدو أن ذلك الفيلسوف يقر مرغماً - من قبيل إنطاق الحق له - ( بأننا ) التي ينكرها <sup>(1)</sup> .

ثم إنهم يقولون : «إن القوة لا تنفصل عن المادة - كما يقررون - فأين مادة القوة التي يفرزها الدماغ؟» .

الحق أن الإلحاد الذي يشيع بين طوائف المتحذلدين والمنطبعين لا يستند البتة إلى ذرة من المعرفة أو التفكير السليم .

هذه هي الصورة التي يقدمها الملحدون للإنسانية ومعنوياتها ! وهذه هي أدلة هم على إنكار ما وراء المادة ، وعلى رفض الإيمان بالله العلي الكبير .

وقد سميئناها أدلة تجوزاً ، وإلا فأى أمارة على الفهم الصحيح فى هذا اللغو القبيح؟ ومتى كان التشكيك والفرض والتوهם أدلة محترمة؟

إنه من المقطوع به عقلاً أن العدم لا يتحول إلى وجود ولا يخلق وجوداً .

إذا قيل : إن العالم مفتقر في إحداثه إلى سبب ، وإن الأحياء محتاجة في وجودها إلى خالق ؛ قيل : بل يجوز أن يتم ذلك من تلقاء نفسه .

وإذا كانت حركة المرور في القاهرة - مثلاً - تتطلب فرقة من الجنود لتنظيمها والا لسرت الفوضى في أرجائها ، فهل يستغرب القول بقدرة منظمة مشرفة على الألوف المؤلفة من الكواكب السيارة في الفضاء؟

---

(1) أي : أنه يعترف من حيث لا يدري بأن هناك روحًا ، لأن هناك من يلاحظ الحركة الدماغية ويدى بشأنها رأياً .

وهل يعتبر القول بأن المصادفات المخصصة هي التي تتولى هذا التنظيم .. هل يعتبر إلا لغوًا ومجونًا؟

ثم ما هذه السخافات الزاعمة بأن الفضائل والرذائل اهتزازات كهربائية للأعضاء والأجهزة الجثمانية؛ لأنه لا روح - كما يقولون! يجيب «كميل فلامريون» - متلهكمًا - فيقول: «ما معنى إفراز القوة؟ ولم لا يفرز الدماغ كيلومترات أو فراسخ؟».

ويقول المشير (أحمد عزت باشا): «من حيث إنه لا روح ولا نفس ناطقة، فمن الذي يشعر بما تفرزه الحركة الدماغية؟ ومن الذي لا يشعر بها؟ وما معنى كلمة «نحن» التي يستعملها ذلك المتكلم؟ (يوخنر السابق).

## لاريب في وجود الله

نيويورك - رويت - استفتت مجلة «كوليزي» المعروفة عدداً كبيراً من علماء الذرة ، والفلك ، وعلم الأحياء «البيولوجيا» والرياضية ، «فأكروا أن لديهم أدلة وقرائن كثيرة تثبت وجود كائن أعظم ينظم هذا الوجود ، ويرعاه بعنايته ورحمته وعلمه الذي لا حد له» .

ويقول الدكتور «راين» إنه ثبت من أبحاثه في المعامل : أن في الجسم البشري روحًا أو جسمًا آخر غير منظور .

وقال عالم آخر : «إنه لا يشك في أن الكائن الأعظم - وهو ما تسميه الأديان السماوية «الله» - هو الذي يسيطر على الطاقة الذرية وغيرها من الظواهر والقوانين الخارقة في هذا الوجود» .

\*\*\*

ونشرت جريدة (المصري) هذا التلغراف الذي أذاعته (رويت) على العالم كله . وقد قرأته كغيري ، وشعرت بعاطفة من السرور تغمرني ؛ لأن أولى العلم وأرباب البحث لمسوا - ولا أقول عرفوا - آثار الحقيقة العليا ، وبدأ إيمانهم بالله يتركز على أساس من التجربة المادية والإحساس النفسي .

أتعرف ما الإلحاد؟ أن يسفه المرء نفسه ، ويركب رأسه ، ويغمض عينيه عن كل ما حوله ، ثم يصدر الأحكام جزافاً ، لا تخضع لنطق ، ولا يربطها فكر سليم .

وعندما جاء القرآن الكريم ليأخذ بأيدي الناس إلى الحق المبين لم يكلفهم عسرًا ، ولم يزد أن طلب إليهم فتح أبصارهم على آفاق السماء ، وفجاج الأرض ، وخصوص الأشياء .

﴿فُلِّ انظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ...﴾ (يونس: ١٠١) .

﴿أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ...﴾

(الأعراف : ١٨٥)

﴿أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٌ مُسَمٌّ...﴾ (الروم : ٨)

فإذا أرسل المرء نظراته الفاحصة يستقصى بها أنباء الوجود ، ويستكنه أسرار الحياة ، فسيرجع - بعد جولة قرية - بهذه الحقيقة المشرقة اللامعة ، الحقيقة التي أجملتها الآية الكريمة : ﴿اللَّهُ خَالقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكَلِيلٌ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾ (٦٢) قُلْ أَفَغَيَرَ اللَّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيِّهَا الْجَاهِلُونَ﴾ (الزمر : ٦٤ - ٦٢)

إن لِإِلْحَادِ شَبَابًا مَسْوَخًا فِي بَلَادِنَا ، يَعْرُفُ قَشْوَرًا مِنَ الْعِلْمِ ، وَيَتَعَلَّقُ بِأَوْهَامِ لَا وزن لها عند أولى الألباب .

تراء يتكلّم عن الألوهية والدين والوحى ، فيلوى لسانه بعبارات مشحونة بالغرور والادعاء ، وليس وراءها إلا ما يذكرك بقول الله : ﴿وَمَنِ النَّاسِ مِنْ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ﴾ (٨) ثانٍ عَطْفَهُ لِيُضْلِلَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ (الحج : ٩ - ٨) .

إلى هؤلاء الشباب من يظنون العلم طريق الإلحاد ، نسوق إليهم نتائج البحوث التي وصل إليها سادتهم عن أصل الحياة .

## لماذا كفروا؟

قال الإمام الغزالى فى (الإحياء) : «اعلم أن أظهر الموجودات وأجلالها هو الله تعالى ، وكان هذا يقتضى أن تكون معرفته أولى المعارف وأسبقها إلى الأفهام ، وأسهلها على العقول ، ولكن ترى الأمر بالضد من ذلك! فلابد من بيان السبب فيه . وإنما قلنا : إنه أظهر الموجودات وأجلالها لمعنى لا نفهمه إلا بمثال ، وهو أنا إذا رأينا إنساناً يكتب أو يحيط - مثلاً - كان كونه حياً عندنا من أظهر الموجودات!

فحياته وعلمه وقدرته وإرادته للخياطة أجلى عندنا من سائر صفاته الظاهرة والباطنة ؛ إذ صفاته الباطنة كشهوته وغضبه وخلقه وصحته ومرضه ، كل ذلك لا نعرفه . وصفاته الظاهرة لا نعرف بعضها ، وبعضها نشك فيه كمقدار طوله واختلاف لون بشرته ، وغير ذلك من صفاته .

أما حياته وقدرته وإرادته وعلمه وكونه حيواناً ؛ فإنه جليٌّ عندنا ، وإن كنا لا نرى بأعيننا حياته وقدرته وإرادته ، فإن هذه الصفات لا تحس بشيء من الحواس الخمس ، ولا يمكن أن تُعرف حياته وقدرته وإرادته إلا بخياطته وحركته .

ولو نظرنا إلى كل ما في العالم سوى هذه المظاهر لم نعرف به شيئاً من صفاته . فما عليه إلا دليل واحد هو عمله بيديه ، وهو مع ذلك الدليل الواحد على وجوده يوصف بأنه موجود جليٌّ واضح .

فماذا يقول المرء في وجود الله الذي لا تخصى أدلةه لكثرتها ؟  
وماذا يقول في أوصافه التي يشهد كل شيء بعظمتها ؟  
إن وجود الله تعالى وقدرته وعلمه وسائل صفاتيه يشهد له - بالضرورة - كل ما شاهده وندركه بالحواس الظاهرة والباطنة .

كل ما نشاهده من حجر ومدر ، ونبات وشجر وحيوان ، وسماء وأرض ، وكوكب ، وبر وبحر ، ونار وهواء ، وجوهر وعرض .  
بل أول شاهد عليه أنفسنا نحن وأجسامنا وأوصافنا ، وتقلب أحوالنا وتغير قلوبنا ، وجميع أطوارنا في حركاتنا وسكناتنا .

وأظهر الأشياء في علمنا أنفسنا ، ثم محسوساتنا بالحواس الخمس ، ثم مدركاتنا

بالعقل والبصيرة .

وكل واحد من هذه المدركات له مدرك واحد ، وشاهد واحد ، ودليل واحد ، وجميع ما في العالم شوهد ناطقة ، وأدلة شاهدة بوجود خالقها ومدبرها ، ومصرفها ، ومحركها ، ودالة على علمه وقدرته ولطفه وحكمته ، وال موجودات المدركة لا حصر لها .

فإن كانت حياة الكاتب<sup>(1)</sup> ظاهرة عندنا ، وليس يشهد إلا شاهد واحد ، وهو ما أحسينا به من حركة يده .

فكيف لا يظهر عندنا ما لا يتصور في الوجود شيء - داخل نفوسنا وخارجها - إلا وهو شاهد عليه وعلى عظمته وجلاله ؟

إذ كل ذرة فينا نحن البشر تنادي بلسان حالها ، أنه ليس وجودها بنفسها ، ولا حركتها بذاتها ، وأنها تحتاج إلى موجد ومحرك لها .

يشهد بذلك أولاً تركيب أعضائنا ، وائلاف عظامنا ولحومنا ، وتكوين أعصابنا ، وانسياب شعورنا ، وتشكل أطرافنا وسائل أجزاءنا الظاهرة والباطنة . . .

فإننا نعلم أنها لم تتألف بأنفسها ، كما نعلم أن يد الكاتب لم تتحرك بنفسها . ولكن لما لم يبق في الوجود شيء مدرك ، محسوس أو معقول ، حاضر أو غائب إلا وهو شاهد ومعرف له عظم ظهوره سبحانه ، فانبهرت العقول ودهشت عن إدراكه » .

ثم قال الغزالى موضحاً علة هذا القصور :

«ذلك ، وما تقصير عن فهمه عقولنا له سببان :

أحدهما : خفاؤه في نفسه وغموضه ، وذلك لا يخفي منه .

وثانيهما : ما يتناهى وضوحيه !!

إن الخفافش يبصر بالليل ولا يبصر بالنهار ؛ لا لخفاء النهار واستثاره ، لكن لشدة ظهوره ، فإن بصر الخفافش ضعيف ، يبهره نور الشمس إذا أشرقت ، فتكون قوة ظهوره مع ضعف بصره سبباً لامتناع إبصاره ، فلا يرى شيئاً إلا إذا امتزج الضوء بالظلام وضعف ظهوره .

فكذلك عقولنا ضعيفة ، وجمال الخضراء الإلهية في نهاية الإشراق والاستنارة ، وفي غاية الاستغراق والشمول . . حتى لم تشد عن ظهوره ذرة من ملوك السماوات والأرض :

فصار ظهوره سبب خفائه ، فسبحان من احتجب بإشراق نوره ، واختفى عن

(1) في المثال السابق .

البصائر بظهوره .

ولا يتعجب من اختفاء ذلك بسبب الظهور ، فإن الأشياء تُستبان بأصدادها ،  
وما عم وجوده حتى إنه لا ضد له - يعسر إدراكه .

فلو اختلفت الأشياء فدل بعضها دون بعض أُدركت التفرقة عن قرب ، ولكن  
لما اشتركت في الدلالة على نسق واحد أشكل الأمر .

ومثاله نور الشمس المشرق على الأرض ، ما كان أيسر جحوده لو أنه دائم البقاء  
وما أكثر الكافرين به ، لكن لنور الشمس حالاً أخرى . . .

إيانا نعلم أنه عَرَض من الأعراض ، يحدث في الأرض ، ويزول عند غيبة الشمس .

فلو كانت الشمس دائمة الإشراق لا غروب لها ، لكننا نظن أنه لا هيئة في  
الأجسام إلا ألوانها : وهى السواد والبياض وغيرهما .

إيانا لا نشاهد في الأسود إلا السواد ، وفي الأبيض إلا البياض .  
فأما الضوء فلا ندركه وحده .

ولكن لما غابت الشمس وأظلمت الموضع أدركتنا تفرقة بين الحالين .

فعلمتنا أن الأجسام كانت قد استضاءت بضوء ، واتصفت بصفة فارقتها عند الغروب .

عرفنا وجود النور بعده ، وما كنا نطلع عليه لولا عدمه إلا بعسر شديد ؛ وذلك  
لمشاهدتنا الأجسام متشابهة غير مختلفة في الظلام والنور .

هذا مع أن النور أظهر المحسوسات ، إذ به تدرك سائر المحسوسات ، فما هو ظاهر  
في نفسه هو مظهر لغيره .

انظر كيف تُصوّر استبهام أمره بسبب ظهوره لولا طريان ضده ؟

فالله تعالى هو أظهر الأمور ، وبه ظهرت الأشياء كلها ، ولو كان له عدم أو غيبة  
أو تغير لانهدمت السماوات والأرض ، وبطل الملك والملائكة ، ولادركت بذلك  
التفرقة بين الحالين .

ولو كان بعض الأشياء موجوداً به ، وبعضها موجوداً بغيره ؛ لأن دركت التفرقة  
بين الشيئين في الدلالة .

ولكن دلالته عامة في الأشياء على نسق واحد ، ووجوده دائم في الأحوال  
يستحيل خلافه .

فلا جرم أورثت شدة الظهور خفاء ، فهذا هو السبب في قصور الأفهام» . انتهى  
ما جاء في «الإحياء» مع تصرف لإيضاح المقصود .

## هو الأول

وجود الله سبحانه وتعالى متبدٍ في القدم ، بحيث لا يتصور قبله وجودٌ قط .  
وما دام كل وجود قد نشأ عنه ، فالله تعالى أسبق منه ، ونحن لا نعرف عن الأول شيئاً ، إذ عهْدنا بالوجود قد حدث بعد ميلادنا .

عن أبي بن كعب رضي الله عنه ، أن المشركين قالوا للنبي ﷺ : انسِب لنا ربك . فنزل : **﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾** (١) **الله الصَّمَدُ** (٢) **لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ** (٣) **(الإخلاص : ١-٣)** لأنَّه ليس شيء يولد إلا وسيموت ، وليس شيء يموت إلا سيورث ، إنَّ الله تعالى لا يموت ولا يورث .

**﴿وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾** (الإخلاص : ٤) قال : لم يكن له شبيه ولا عدٍ ولا كمثله شيء .

إنَّ أولئك المشركين نظروا إلى الألوهية بعقولهم القاصرة ، وفاسدوا وجودها المطلق على وجودنا المحدود ، فتوهموا أنَّ له أولاً .

وليس الأمر كما يتواهبون . إنَّ لوجودنا المادي أولاً ؛ لأنَّنا نحس بذلك وندركه عن يقين ، ونجزم باستحالة غيره .

أما الوجود الإلهي فقد يُنكر لا أولاً له .

وقد تمر بالخاطر هوا جس فتسأله عن أسرار هذا الأزل الغامض على عقولنا ، وذلك من استشراف العقل إلى اكتناه ما يعجزه ، ولا يقدح ذلك في صحة الإيمان .

فعن أبي هريرة رضي الله عنه ، «أنَّ ناساً من أصحاب رسول الله ﷺ سأله: إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدها أن يتكلّم به؟ قال: أوجدتموه؟ قالوا: نعم، قال: ذلك صريح الإيمان» (أي: كراهتكم لتلك الوسوسة صريح الإيمان ، والصريح : الخالص من كل شيء) .

وفي رواية أخرى : «الحمد لله الذي رد كيده الشيطان . إلى الوسوسة» .

وعن ابن مسعود رضى الله عنه : «... قالوا: يا رسول الله، إن أحدنا يجد فى نفسه ما لأن يحترق حتى يصير حمما، أو يخر من السماء إلى الأرض أحب إليه من أن يتكلم به، قال: ذلك محض الإيمان» .

إن تاريخ الإنسان والعالم والحياة كلها جد بعد عدم لا يُدرى مده .  
وربما استطاع الإنسان إدراك أعراض يسيرة في بيئته المحدودة ، أعراض تمس يومها الحاضر ، أو أمسها القريب ، أو غدتها الموشك .

وقد يكون من هذه الأعراض المدركة جملة من المعارف النافعة . . .  
ثم تقف بعد ذلك أشعة بصيرته فلا تستطيع حراكاً ولا إدراكاً . .  
فإذا كانت تلك حدود قدرته العقلية في عالم الشهادة ، فلا جرم أنه يكون في عالم الغيب أعجز ، وعن فهمه أقصر .

وراكب السفينة قد يستطيع التجوال فيها ، فإذا بدا له أن يقذف بنفسه في أغمار اليم فقلما يعود .

وعقلنا في قوته المحدودة كبصرنا الذي لا يقرأ إلا على أشبار ، فإذا ابتعد الخط عنه مسافة لم يميز منه حرفاً .

كذلك لا يستطيع العقل أن يدرك إلا في دائرة وجوده الضيقة : ﴿وَمَا أُوتِيْتُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ (الإسراء : ٨٥) .

ومن ثم فنحن نؤمن بقدم الذات الإلهية وامتداد هذا القدم في أغوار الأزل الذي لا نعرف عنه كنهه .

... ذلك وطبيعة الوجود المحدث تقتضي البداية والنهاية ، أما من وجوده من ذاته فحقه أسمى من أن يسبقه أو يطرأ عليه عدم .



## والآخر

والله سبحانه باق أبداً ، إنه ليس جسماً فيموت ، ولا مادة فتتحلل وتذوي ، إنه الدائم الذي يصير إليه كل شيء .

﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهُهُ لِهِ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تَرْجِعُونَ﴾ (القصص : ٨٨) .

﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفِّيْ بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَيْرًا﴾ (الفرقان : ٥٨)

وذو الوجود الخالد المتأبى على الفناء قد يمنح للأخيار من عباده الخلود في جنات النعيم .

فهذا الفضل الممنوح لا يعني أن بشرًا أصبح حقيقة بوصف الباقي والآخر .

فالأمر كما قلنا : إن وجود الله عز وجل واجب له من ذاته لا ينفك عنه أبداً .

أما ما عداه فهو صفر إن لم تدركه نعمة الوجود المفاض عليه من الخالق جل علاه .



## حاجة العالم إلى الله

قد يشرف المهندسون والبناءون على تشييد عمارة ضخمة ، ثم ينفطون أيديهم منها ، أو يموتون عنها . وتبقى العمارة بعدهم أمداً بعيداً ، قائمة الجدران ، مستوية الأركان .

إن هذه العمارة لم تخلق من عدم ، والفعالة فيها لم يزيدوا على أن ضموا حجراً حجراً ، ثم انتهى عملهم إلى هذا الحد .

أما بناء هذا الكون الفسيح ، وتشييد سقفه المحفوظ ، وتهييد أرضه وتهيئتها للعمران ، فهو عمل آخر أساسه الإبداع من العمل المطلق .

وكما أن العالم في وجوده احتاج إلى ربه ، فهو في بقائه يحتاج إليه لحظة بعد لحظة .  
ولا توجد ذرة في الأرض ولا في السماء تستمد وجودها من ذاتها ، حتى يتصور استغناوها بنفسها ، بل على العكس ، هذا الوجود المفاض عليها يتلاشى ويضمحل إذا شاء مفاصيه أن يحرمنا منه ، مثلما يتقلص الظل إذا ذهب ما يلقيه .

لن يكون نهار إلا مع وجود الشمس ، ولن يكون عالم إلا مع وجود الله .

﴿وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى﴾ (النحل : ٦٠) ، ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ﴾ (١٥) إِنْ يَشَاءُ يُدْهِبُكُمْ وَيَأْتِي بِخَلْقٍ جَدِيدٍ (١٦) وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بَعْزِيزٌ﴾ (فاطر : ١٥ - ١٧) .

فالعقلون وما يتردد فيها من أفكار ، والقلوب وما يتجدد فيها من مشاعر ، والأجسام وما يتدفق فيها من دماء ، وما يتحرك فيها من أجهزة وعضلات ، في كل بلد ، بل في كل قارة ، منذ بدء الخلق وإلى قيام الساعة ، ما نعرف وما لا نعرف ، إنما يقوم بقيام الله عليه ، ولو شاء تركه لأصبحنا ولما وجدنا وقتاً نفكر فيه بأننا فنينا ، لأننا سنكون فنينا فعلاً .

إن الأرض التي تسير عليها بقدميك لا تمسك نفسها تحتك ، فهى لا تشعر بك ، ثم هى لا تصنع شيئاً من الحبوب والفاواكه التي تغلهها .

فَأَنَّى لَهَا الْخَلْقُ وَالْإِتْقَانُ وَهِيَ جَامِدَةٌ هَامِدَةٌ لَا تَحْسُسُ وَلَا تَعْلَمُ؟  
إِنَّ الْإِمْدَادَ إِلَهِيْ وَحْدَهُ هُوَ الَّذِي قَامَ وَيَقُولُ بِمَا تَرَى ، قَيَاماً لَا تَتَوَهَّمُ مَعَهُ غَفَلَةٌ  
وَلَا تَفْرِيْطٌ وَلَا فَتُورٌ ، وَإِلَّا لَهُ لَكُنَا وَاخْتَلَ كُلُّ شَيْءٍ !!  
الفارق بين وجودنا وجود الله ، أَنَّ اللَّهَ تَبارَكَ وَتَعَالَى وَجُودُهُ وَاجِبٌ لَهُ مِنْ ذَاتِهِ .  
أَمَّا نَحْنُ فَلَيْسَ لَنَا مِنْ ذَوَاتِنَا شَيْءٌ قَطُّ ، إِنَّ مَنْحَنَا نِعْمَةَ الْوِجُودِ بِقِيَمَةِ مُعَارَةِ لَنَا ، وَإِلَّا اخْتَفَيْنَا فَلَمْ يَمْسِكَنَا شَيْءٌ .  
وَمِنْ هَذَا نَعْرُفُ أَنَّ لِلَّهِ صَفَاتٌ كَثِيرَةٌ ، تَوْضِيْحُ مَعَالِمِ كَمَالِهِ ، نَذْكُرُ مِنْهَا مَا يَلِيْ :

## لِيْسْ كَمِثَالِهِ شَيْءٌ

مخالفة الذات الإلهية لغيرها من المحدثات ظاهرة ، والبداهة تقضى بأن بين المخلوق والخالق أمدًا بعيدًا ، وأن الخالق لا يشبه شيئاً من خلقه ، لا في ذاته ، ولا في صفاتاته .

وقد وصف الله عز وجل نفسه بصفات كثيرة ، من الصعب إدراك حقيقتها على النحو الذى ندرك به أمرنا المعتادة ، بل هذا مستحيل .

من أين للتاله أن يعرف كُنه العظيم؟

إن النملة لا تعرف حقيقة الإنسان ، فحدود عالمها الذى تعيش فيه تقفها دون ذلك . والطفل - فى المرحلة الأولى من عمره - لا يعرف ما الرجلة ، ولا ما يصاحبها من سعة عقل ، واستحكام إدراك .

بل إن الإنسان عاجز عن إدراك حقيقة الوجود المادى الذى يعيش فيه ، فكيف يعرف ما وراءه من غيوب؟

إذا قيل : إن الله يسمع ، فليس ذاك بأذن كاذبنا . أو يرى ، فليس ذلك بعين كاذبنا . وإذا قيل : إنه بنى السماء ، فليس على النحو المألف من تكليف فعلة واستحضار أدوات . وإذا قيل : يده فوق أيدينا ، فليس الوصف لخارحة كأعضاءنا . والذى نومن به ابتداء ، أن صفات المحدثين وأحوالهم لا يجوز أن تنسب إلى الله ؛ فهو - سبحانه وتعالى - غير مخلوقاته .

وشأن الألوهية أسمى مما تتصور الأذهان الكليلة والعقول القاصرة .

وقد وردت فى الوحي الكريم كلمات عن الوجه ، واليدين ، والأعين والاستواء على العرش ، والنزول إلى السماء ، والقرب من العباد ... إلخ ، حاول كثير من المسلمين استكناه دلالتها واستكشاف حقيقتها ، فلم يرجعوا إلا بالحيرة ، حتى قال قائلهم :

نَهَايَةُ اقْدَامِ الْعُقُولِ عِقَالٌ وَآخِرُ سَعْيٍ الْعَالَمِينَ ضَلَالٌ!  
وَلَمْ نَسْتَفِدْ مِنْ بَحْثِنَا طُولَ عُمْرِنَا سُوَى أَنْ جَمَعْنَا فِيهِ قَيْلَ وَقَالَوْ!  
وَكُمْ مِنْ جَبَالٍ قَدْ عَلَّا شُرُفَاتِهَا رِجَالٌ فَبَادُوا وَالْجَبَالُ جَبَانٌ!

ولا غرو ، فإن البحث عبٰث فيما لا يملك المرء وسائل الخوض فيه .

إن الكيمائي قد يعرف خواص سائل أو غاز يقلبه تحت يده ، ويُجري عليه ما شاء من تجارب - فكيف يجوز للعباد أن يتدخلوا بالبحث النظري في شأن الألوهية لينكروا أو ليثبتوا؟ وشأن الألوهية بالنسبة إليهم عزيز المنال ، والحق يقول - في كلامه عن ذاته وصفاته : **﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخْرُ مُتَشَابِهَاتٍ فَمَمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَبَغُ فَيَسْتَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءُ الْفَتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّأْسُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عِنْدِ رَبِّنَا﴾** (آل عمران : ٧) .

وعلى ذلك فكل ما قطعنا بشبوته في كتاب الله وسنة رسوله مما وصف الله به نفسه وأسنده إلى ذاته ؛ قبلناه على العين والرأس ، لا نتعسف له تأويلاً ولا نقصد به تجسيماً ولا تشبيهاً ، ويحتاج الكلام في هذا الموضوع إلى زيادة بيان :

إن اللغات من وضع الناس على مر الزمان .

فنحن العرب وضعنا كلمة «أذن» مثلاً لهذا التجويف أيمٰن الوجه أو أيسٰره الذي نسمع عن طريقه الأصوات ونتبّين الكلمات . . .

وقد وضع غيرنا من أبناء اللغات الأخرى كلمات تدل على هذه الحاسة غير الكلمة المتدالوة بيننا ، والمهم أن هذه الألفاظ الموضعية استحدثها الناس لفاهيم مادية أو معنوية مارسوها وألفوها ، ومن هنا فالمعنى بهذه الكلمات للدلالة على أمور مغيبة ليس إلا من قبيل التقرير للذهن ، ولا يمكن أن تكون هذه العبارات التي صنعتها نحن بياناً للمحسوسات أو المقولات المأنيّة لنا في عالمنا وصفاً حقيقياً لعالم ما وراء المادة .

على ضوء هذا الملحوظ نفهم حديث أى لغة عن الله جل شأنه ، وعن صفاته العليا ، إن الأمر لا يعدو تقرير الحقائق المطلقة لوعينا المحدود .

والله أكبر من أن تحبّط بعظمته عقولنا ، أو تستوعب كمالاته أقدارنا .

ولغات البشر أجمع قولاب صالحة لما يدور في حياتهم من تفاهم ، ولكنها دون ما ينبغي لذات الله من تجلية وإدراك .

وقد اتفق المسلمون سلفهم وخلفهم على ذلك ، ولكن اختلفت مناهجهم في التنزيه والتمجيد .

فمنهم من وقف عند ظاهر النص ، ولكنه قال : ليس هذا الظاهر على ما نألف  
في فهمنا المادي للأمور .

ومنهم من قال : إن هذا الظاهر ليس مراداً والمقصود كذا . . .  
والهدف واحد تقريراً .

إذا جاء في القرآن الكريم مثلاً : ﴿وَلَتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي﴾ (طه : ٣٩) قال  
الأولون : إن له عيناً ليست كأعيننا .

وقال الآخرون : إنما هي الرعاية والحفظ . . .  
كل الفريقين يوافق الآخر على تنزيه الله ونفي شبهه بالحوادث ، ولكن أسلوب  
التنزيه عند هذا غيره عند ذاك .

\*\*\*

وكنت أود لو كف المسلمون الأوائل عن خوض معارك الجدل في الموضوع ، أو لو  
استبان بعضهم وجهاً نظر الآخر بدقة .

وأنا شخصياً أوثر مذهب السلف ، وأرفض أن يستغل العقل الإسلامي بالبحث  
المضني فيما وراء المادة ، وأرتضى قبول الآيات والأحاديث التي تضمنت أوصافاً لله  
جل شأنه - دون تأويل .

ولئن كنا نسلك هذا المسلك في تقديس الذات ونسبة الصفات ، إننا لا نحب  
أن نتخد منه ذريعة لتكفير من قصدوا إلى تنزيه الله عن طريق التأويل ، وصرف  
الأثار الواردة إلى المجاز لا إلى الحقيقة .

فإن الذين أتوا فعلوا ذلك خشية أن يقول أمر الألوهية إلى مثل ما عليه اليهود  
والنصارى ، من تجسيم زر ، وأحوال مضحكة .

إن التوراة تحكى : أن صراغاً نشب بين الرب ويعقوب ، لم يفلت منه الرب إلا  
بصعوبة ، وبعدها قدم ليعقوب لقبه المعروف «إسرائيل» ، وكلام الإنجيل عن الله  
يخيّل إليك أنه رب أسرة من ولد ووالدة !

فجنوح المؤولين - عندنا - إلى المجاز ، قد يكون هناك ما يُعتذر به عنهم .  
بَيْدَ أَنَا لاحظنا أن هذا التنزيه والتأويل والانصراف الدائم عن الحقيقة إلى المجاز  
قد جنى على أصل الإيمان لدى جمهور العامة ، وجعل فكرتهم غامضة عن إله :

لا هو في السماوات ولا هو في الأرض ، ليست له يد ، ولا عين ، ولا وجه ، لا يوصف بفرح ولا رحمة ولا ضحك ، ولا ولا ، مما وصف به نفسه .

والخطة المثلثة أن تتقبل ما ورد به الشرع وألا تتكلف علم مالم نطالب بعلمه مما يدق عن الأفهام .

وهناك فرق بين أن يحكم العقل باستحالة شيء وأن يعلن عجزه عن فهم شيء . فالعقل يحكم بأن اجتماع النقيضين مستحيل .

فالضوء - مثلاً - لا يكون موجوداً وغير موجود في وقت واحد .

ولكن العقل الذي يحكم باستحالة هذا ، يعجز عن فهم حقيقة الضوء ما هي؟ وما كنهها؟ وما انتقالها بهذه السرعة الهائلة؟

وهذا العجز الظاهر لا يمس حقيقة الضوء ، ولا يمس وجودها .  
فعدم علمك بشيء ، ليس علمًا بعدم ذلك الشيء .

وللأستاذ عبد الكريم الخطيب كلام في هذا الموضوع نقله إقامةً للفائدة . . .  
قال : والذات الإلهية ليست ذاتاً مبهمة مجهلة ، كما أنها ليست محدودة مجسلة .

هي «ذات» لا كالذوات التي يراها الحس أو يتخيلها الوهم ؛ لأنها لو وقعت في دائرة الخيال - مهما امتد واتسع - كانت بهذا المعنى محددة مقيدة . .

وذات الله - مع أنها فوق أن تدرك ، وفوق أن تحد - قد وصفت في القرآن بصفات كثيرة كالإرادة ، والعلم ، والقدرة ، وغيرها . وهي صفات كاملة الكمال المطلق .

ومع هذا فلا بد أن تضاف إلى «ذات» كما تضاف مثل هذه الصفات وغيرها إلى ذواتنا ، مع الفارق البالغ بين كمالها في ذات الإله ، ونقصها في ذات الإنسان !

جاء في القرآن الكريم كثير من هذه الآيات التي تضيف إلى الله صفات عاملة في الوجود ، كقوله تعالى في أول ما نزل من الكتاب : ﴿اَقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴿١﴾ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿٢﴾ اَقْرَأْ وَرَبِّكَ الْأَكْرَمُ ﴿٣﴾ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَ ﴿٤﴾ عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾ (العلق : ١ - ٥) .

ففي الآيات تعريف بذات الله ، وأنها تخلق وتعلم .

وكقوله تعالى : ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ (البقرة : ١٨٥) .

فالله سبحانه وتعالى مريد . وبإرادته تتعلق مصاير الأمور .

وك قوله جل شأنه : ﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَى وَمَا تَغْيِضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ﴾ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالُ (الرعد: ٩، ٨) . فالله في هذه الآيات يعلم وهو حكيم . . وكل شيء عنده بمقدار ، وقد وصف نفسه بأنه الكبير المتعال .

وك قوله سبحانه : ﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ﴾ (الشورى: ١٩) . فالله لطيف . وقوى . وعزيز .

وك قوله تعالى : ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ﴾ (المجادلة: ١) . فذات الإله ذات تسمع كل شيء ، وترى كل شيء . ويقول جل شأنه :

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ۚ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (آل عمران: ٥، ٦) . وأكثر فوائل القرآن تنتهي بصفة من صفات الله تعالى ، أو المزوجة بين صفتين من صفاتاته .

فمن النوع الأول قوله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا﴾ (النساء: ٣٢) .

وقوله تعالى : ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطًا﴾ (النساء: ١٢٦) .

ومن النوع الثاني وهو الأعم الأغلب قوله تعالى : ﴿وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ (النساء: ٩٦) ، ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْأَنَا كَبِيرًا﴾ (النساء: ٣٤) ، ﴿وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ﴾ (البقرة: ٢٤٧) ، ﴿لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (آل عمران: ١٨) ، ﴿إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَيْرًا بَصِيرًا﴾ (الإسراء: ٣٠) .

ولا شك أن هذه الصفات - كما قلنا - كلما ذكرت ذكر معها «ذات» تعمل في الوجود بهذه الصفات ، وأن تلك الصفات لابد أن تضاف إلى ذات تقوم بها .

وأكثر من هذا ، فقد جاء في القرآن آيات تذكر «للذات» يدًا ، وعينًا ، ويدين ، وأعينًا كقوله تعالى : **﴿وَلَتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي﴾** (طه : ٣٩) ، قوله : **﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ﴾** (الفتح : ١٠) ، قوله : **﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلْتُ أَيْدِيهِمْ وَلَعْنَا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدُاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ﴾** (المائدة : ٦٤) .

وقوله : **﴿وَاصْنَعْ الْفَلْكَ بِأَعْيُنِنَا﴾** (هود : ٣٧) .

كذلك ورد في السنة المطهرة أحاديث تذهب هذا المذهب ، كقول الرسول الكريم : « خلق آدم على صورة الرحمن » . قوله **ﷺ** : « لاتزال جهنم تقول : هل من مزيد . حتى يضع رب العزة قدمه فيها ، فتقول : قط قط (كفى كفى) وعزتك . فيزوي بعضها إلى بعض » . قوله : « قلب المؤمن بين أصبعين من أصابع الرحمن يصرفه كيف يشاء » !!

فهذه الآيات وأمثالها لا يمكن أن يقرأها قارئ أو يستمع إليها مستمع دون أن تتحرك في ذهنه صور لهذه الصفات ، وأن يكون لهذه الصفات متعلق بأى « ذات » تفيض عنها . !

قال : ويصح لنا أن نسأل : أكل ما ذكر عن ذاته وصفاته في كتاب الله ، وفي حديث الرسول **ﷺ** من الوضوح والجلاء بحيث لا يحتاج إلى سؤال أبداً ؟  
ونستطيع أن نقول في الإجابة عن ذلك : نعم .

فإن مفهوم الألوهية حين يعرف الإنسان الطريق إليه ، وحين يتلقاه بقلبه ويستقبله بفطنته - لواضح أشد الوضوح ؛ إذ هو الكمال المطلق الذي يسمح للإنسان أن ينطلق إلى ما لا نهاية في السمو والارتفاع بمقام الذات . . . وكلما انتهى إلى غاية مد بصره إلى غيرها وهكذا أبداً .

**﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾** (الشورى : ١١) .

وفي هذا « المفهوم » عاش الصحابة والتابعون - رضوان الله عليهم - لا يسألون : ما يد الله ؟ وما عينه ؟ وما قدرته ؟ وما علمه ؟

فلقد هُدُوا بفطتهم ألا جواب لهذه الأسئلة إلا ما يجده المرء في قلبه وفي كيانه كله ، من تقديس الله وجلاله ، ونسبة الكمال المطلق كله إليه !

ولقد هدوا بفطرتهم أيضاً إلى أن العقل لا يستطيع أن يدرك كنه صفة من هذه الصفات . ولا أن يمسك بها على أية صورة . فإن أية صورة لن تكون هي أبداً ما دام الكمال المطلق هو صفتها .

و«الله» الذي جاء القرآن ليدل الناس عليه ، ويعرفهم به ويدعوهم إلى إفراده بالوحدانية واحتصاصه بالعبادة - هذا الإله لابد أن يكون له مفهوم في عقول الناس حتى يعرفوه ، وحتى يأنسوا به ، وينظروا إليه فيما يأخذون أو يدعون من أمره ونهيه . ومن هنا كان لابد أن تقيم الشريعة الإسلامية (مفهوماً) للإله في عقول الناس كي يكون (الله) حقيقة يؤمنون بها ، ويعاملون معها .

فما المفهوم الذي جاء به القرآن لذات الإله؟  
أهو مادي أو معنوي؟ وهل هو محدود أو مطلق؟

لقد كان صنيع الإسلام في هذا الأمر الخطير آية الآيات ومعجزة المعجزات الدالة على صدق الرسالة المحمدية ، وعلى أنها متلقة من أحكام الحاكمين رب العالمين! وننظر فنرى عجباً عجباً ، حكمة بالغة ، وتدبرًا محكمًا .

فأولاً : لم يكن مفهوم الألوهية - في شريعة الإسلام - مفهوماً مادياً ؛ لأنه لو كان كذلك لتجسد الإله . ولو تجسداً لتحقق . ولو تحدد لوقع في دائرة الحسن ، وفي محيط النظر . ولا أصبح شيئاً من الأشياء .. يحييه مكان وتفرغ منه أمكنة ، ويراه خلق ويغيب عن خلق . وذلك ما يذهب بجلال الذات ، وينزل من قدرها ، ويسقط من هيبتها . إن أكبر شيء نراه ، ونرى امتداد سلطانه في الوجود هو (الشمس) وقد كانت - لهذا - إله الآلهة في وقت من الأوقات .

ولكن العاقل الرشيد لا يقبل أن يكون الإله محيناً ، يحضر ويغيب .

وهذا إبراهيم عليه السلام وقد نظر إلى النجم ، ثم إلى القمر .. فلما أفلأ قال : «لأحب الأفلين» (الأنعام : ٧٦) . والحب هنا إجلال وتقديس . ثم نظر إلى الشمس ، فلما أفلت التمس الإله في وقت غير الكواكب والشموس ...

﴿فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّيْ هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ (الأنعام : ٧٨) إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّهِيْ فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (الأنعام : ٧٩ ، ٧٨) .

ثانيًا : لم يرتضى الإسلام أن يكون مفهوم الإله أَمْرًا «معنويًا» ، وفكرة مجردة مطلقة لا يدل عليها وصف ، ولا يُدرك لها واقع تتجلّى فيه . فإنها لو كانت كذلك لما أمسك بها عقل ، ولا اطمأن إليها قلب ، ولما وجد الإنسان مثل هذه الفكرة المجردة أثراً يعمل في كيانه ، و يؤثر في سلوكه ..

ومن أجل هذا لم يكن مفهوم الإله - في شريعة الإسلام - هذا أو ذاك ، لم يكن شيئاً مادياً ، كما لم يكن فكرة مجردة .

وإنما اختار الإسلام لمفهوم الإله - في أذهان البشر - مقامًا وسطًا بين هذين : بين التجسيد والتجريد .

فح حيث ينظر الإنسان إلى الله في القرآن الكريم يجد «الله» سميّاً ، بصيراً ، عالماً ، قادرًا ، حكيمًا ، مريداً ، يحيى ويميت ، وهو على كل شيء قادر ، قائم على الملك ، مستو على عرشه ، والملائكة حافون من حول العرش ، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون .

وهذا من شأنه أن يخيل للإنسان صوراً ما «للذات» .

ثم ينظر المسلم في كتاب الله فيرى «الله» «ليس كمثله شيء» ...

ويعمل هذا المفهوم عمله في تفكير الإنسان ، فتأخذ تلك المفاهيم التي كانت قد بدأت تتشكل وتتجسد - تأخذ في «الذوبان» كما تذوب صخور الثلج في عباب المحيط .

ذلك - في إيجاز - هو الذي يقع في إدراكي للمفهوم الذي أراد القرآن أن يقيمه في عقول الناس وقلوبهم ...

وذلك المفهوم ضروري - كما قلنا - لكي نستشعر «الذات» وننحو إليها ونرفع لها صلواتنا ودعواتنا ...

أما حقيقة هذه الذات العظمى فأمر وراء كل ما نتصور ...

ولكن لما لم يكن بد من أن نتصور فقد أسعفنا القرآن الكريم بالقدر الضروري الذي يسد حاجتنا في هذا المقام ، فجعل للإله مفهوماً غير مجسد «ذاتاً» لها العلم والقدرة والإرادة والسمع والبصر وغير ذلك من صفات الكمال التي تليق برب العالمين ... الله ذات ... ولكن ليس كمثله شيء !!

## مَا نَعْلَمْ وَمَا لَا نَعْلَمْ<sup>(١)</sup>

وقف مرة الأستاذ «آيشتاين» العالم الكبير عند درج صغير فى أسفل مكتبه وقال : «إن نسبة ما أعلم إلى ما لا أعلم ، كنسبة هذا الدرج إلى مكتبى» ، ولو أنصف لقال : إنه أقل من هذه النسبة . فإننا لا نعلم أى شيء هو؟ إننا نعيش فى عالم مملوء بالحقائق والقوى ، ولا نعلم أى شيء . وهذا فى الدنيا التى نعيش فيها ، ونلمسها ، ونزاول شئوننا فيها ، فكيف بالعوالم الأخرى البعيدة عننا ؟

نقول : إن العالم مكون من ذرّات ، ونقول : إن الذرّة مكونة من إلكترونات ، أو من نواة وشحنة كهربائية سالبة وموجّة ..

ويتغير رأينا فى تكوين الذرّة بعدل مرّة فى كل أربع سنوات ، ونتبّاح فنعمل من الذرّة قنابل ذرية ، ونحن لا نعلم عن حقيقتها شيئاً .

نقول : إن الأجسام تسقط لقانون الجاذبية ، والمصباح يشتعل بالكهرباء ، ونسخر الكهرباء فى إيجاد الحرارة ، والبرودة ، والحركة ، وإيجاد الأمواج واستقبالها .

ولكن ما الكهرباء؟ لا نعلم عن حقيقتها شيئاً ، وإنما نعلم كيف تستخدم .

بل الحياة نفسها لم نعرف حقيقتها ، وإن كانت تسكن فينا ، وكل ما حولنا لا نعلم حقيقته ، وإنما نعرف أعراضه .

وبعبارة أخرى نعرف «كيف» ولا نعرف «ما» و«لماذا» .

ما الحب ، ما الجمال ، ما القبح ، ما الحرية ، ما كل شيء معنوى؟ كل هذه لا نعرف عن حقيقتها شيئاً .

وكل ما يستطيعه العقل ، أن يعرف صفاتها .

ما الدين ، ما الخوف ، ما الأمل ، ما الشجاعة ، ما الفضيلة ، ما الرذيلة؟ لا شيء غير الصفات .

---

(١) للأستاذ أحمد أمين .



قد نعلم أن اثنين واثنين أربعة ، ثم نعلم أجزاءها ومضاعفاتها .  
أما سائر الأشياء فنعرف أعراضها ، ولا نعرفها .

وكانه منحنا عقلاً ليس من طبيعته أن يعرف شيئاً عن الحقائق !  
وكل الذي يعرفه الإنسان - لو كان ذكياً - أن يوجه سلوكه في الحياة حسب  
طابع الأشياء وحقائقها .

ولذلك أنصف أصحاب مذهب « البراجماتزم » إذ أنكروا قدرة العقل على معرفة  
الحقيقة ، وقصروه على معرفة الوسائل للغايات .

والذين يستغلون بالعلوم ، ويقولون : إنهم وضعوا قوانينها ، كقوانين الجاذبية  
وقوانين الطبيعة والكيمياء ، لا يزعمونها شرحاً للحقائق ولكن شرحاً لأوصافها ،  
وحتى هي شرح لصفاتها الظاهرة ، لاصفاتها الباطنة .

إنك تقول : إن فلاناً يحبني ، وفلاناً يكرهني .

ولكن ، ما حقيقة الحب والكره؟ لا نعرف .

قد تكون معرفة الفن أسهل من معرفة العلم ، أو بعبارة أخرى أسهل من معرفة  
الحقيقة ؛ لأن الفن عمل ، والعلم فهم ، ونحن على العمل أقدر منا على فهم الحقائق !  
ولذلك سهلت الحياة ، لأنها فن ، وصعبت معرفة الحقائق ؛ لأنها علم .

إنك تستطيع أن تعلم أنك إذا صنعت القطار على نمط صحيح لا يصطدم ولا  
تخرج عجلاته ، وتستطيع - بقدر الإمكان - أن تتفق الأحداث ، وتستطيع أن  
تترقب النجاح في عمل إذا سرت فيه سيراً حسناً ؛ لأن هذه كلها فن لا علم .

وحتى أنت - في هذه - عرضة للخطأ ؛ فقد يحدث ما ليس في الحسبان ،  
ويخرج القطار عن القضيب ، ويصطدم بجاموسه مارة - عرضاً - في الطريق .  
وتصطدم سيارتك بما لم تقدر مطلقاً أنها تصطدم به . فكيف الحقائق المجهولة ؟

إن كان ذلك ، فكيف نأمل أن نعرف العقل والنفس ، وحقيقة الشعور ، وما إلى ذلك ؟  
كل ما نتحدث به عن هذه الأشياء ألفاظ جوفاء ، وتشدق سخيف ، لا حقيقة وراءه .  
ولو أنصف مؤلفو المعاجم ، ومحاولو التعاريفات لکفوا عن ذلك ؛ لأنهم لا يصلون  
إلى حقيقته ، وإنما يدورون حول أنفسهم .

ولو دقت النظر في تعريفاتهم لوجدتها تعريفاً بالمثل ، لا تعريفاً بالحقيقة .  
وأكثر الناس يعيشون بعقيدتهم لا بعلمهم ، وبخرافاتهم وأوهامهم لا بعقلهم ،  
فكيف وعقلهم لا يدرك حقيقة ما حوله؟

إن كان هذا حقاً ، فكيف يحاول العقل الإنساني البحث عن الله؟  
إنه يكون كقوم لم يعرفوا أرضهم ، فبحثوا عن المريخ ، أو لم يعرفوا ما أمامهم ،  
فحاولوا أن يعرفوا ما فوقهم .

ويعجبني ما ينسب إلى الإمام على كرم الله وجهه ، في الله تعالى : «إنه لا تدركه الشواهد ، ولا تحويه المشاهد ، ولا تراه النواذر ، ولا تحجبه السواتر ، لا بذى عظم تناهت به الغايات فعظمه تجسيداً ، ولا بذى كبر امتدت به النهايات فكبّرته تجسيماً» .

كما يعجبني قول ابن أبي الحميد :

عِيسَى الْمَسِيحُ وَلَمْ يَحْمُدْ  
وَإِلَى مَحَلِّ الْقُدْسِ يَصْفَدْ  
طَهْلَةً، وَلَا عَقْلَةً جَرَدْ  
كَوْهِيَّةً، وَلَا حَدِيَّةً سَرْمَدْ  
حَرَمَلَةً، وَلَا كُنْدَرَةً جَزَدْ  
أَفْلَاطُقَ بَلْكَيَّا مَبَدَدْ  
دَمَ بَانِيَّتَلَهُ وَشَيْيَدْ  
شُرَأْيَ الشَّهَّا بَابَ وَقَدْتَوْقَدْ  
وَلَوِاهْتَدَى رُشْدَ الْأَبْعَدْ

وَاللَّهِ لَمْ يَوْسِي وَلَا  
عَلِمَ وَلَا جَرَبَ رِيلَ وَهُ  
كَلَا، وَلَا النَّفْسُ الْبَيْتِيَّ  
مِنْ كُنْهِ دَاتِكَعَيْنِي رَأَيْ  
فَلْتَ خَسَّا الْحُكْمَ مَاءُ عَنْ  
مَنْ أَنْتَ يَارِسْطُو وَمَنْ  
وَمَنْ ابْنُ سَيِّنَاحِينَ مَرَّ  
هَلْ أَنْتُمْ إِلَّا الْفَرَّا  
فَدَنَافَ أَخْرَقَنْفَ سَهَ

\*\*\*

وقوله أيضاً :

فِي يَكِيَّا أَعْجَجُ وَبَةَ الْكَوْ  
أَنْتَ حَيْرَيْ رُتْ دَوِيَ الْلَّ  
كَلَمَّا أَقْدَمَ دَمَ فِكْرِي  
نَاكِصَّا يَخْبِطُ فِي عَمَّ

\*\*\*

وما نقلنا آنفًا عن الأستاذ «أحمد أمين» تحديد حق للنطاق الذي يصل فيه عقل الإنسان وينتزع .

وقد زينت الحرية العقلية التي أتاحها الإسلام للباحثين تجاوز هذا النطاق فعدوا قدرهم ، وخاصوا في بحوث لا طائل تحتها .. وبلغ بهم التيه في ميدان النظر أن تكلموا في ذات الله ، هل صفاتها عينها ؟ أو غيرها ؟ أو لا عين ولا غير ؟

ومضى بهم الجدل الخص إلى غير قرار !

وأى قرار في أمر لا يمكن أن تصل إليه الأفكار ؟

إن هذا البحث لو كان في ذات الإنسان لكان عسيراً ، فكيف يُسمح به في ذات الله جل وعلا ؟

إن علماء المسلمين الذين كتبوا في العقائد لم يقصدوا إلا الخير .

ولست أظن أن واحداً من الأولين والآخرين عمد إلى تشويه الدين أو مسخ آثاره في الأفئدة .

وقد تأدى الجدل ببعضهم إلى التقادف بتهم مريبة .

وقد نبت في هذا العصر قوم يريدون إقحام العامة فيما لا يطيقون من بحوث ، فبلبلوا الأفكار في وقت تحتاج فيه إلى تجميع الشمل وتركيز القوة ضد الحضارة المادية التي ت يريد أن تطوي أعلام التوحيد و تستأصل شأفة الإسلام .

ومadam هناك من يعتقد مبدأ التأويل ويستمسك به ، فليس من السائع أن نرميه بالإفك ونسلحه من الملة كما يفعل الجهال .

وحسينا أن نذكر الحق المجرد ، وأن نعرف الناس جمیعاً أن الله عز وجل ليس كمثله شيء ، ثم لنظهر أنفسنا من الخلاف في المظوظ والأهواء .

## الغنى المطلق

الله سبحانه وتعالى واسع الغنى ، وليس سعة غناه راجعة إلى أنه يملك هذا العالم بسمواته وأرضه وما حوى من معادن نفيسة وعناصر غالبة .

ولا لأنه لا يملك عدداً لا يحصى من الجن والإنس والملائكة . لا .. لا . فالغنى الإلهي أعظم من ذلك وأمجد !

إننا قد نعتبر الرجل غنياً لأنه يملك القناطير من الذهب والفضة ، أو لأنه يحكم الألوف المؤلفة من الناس .

فإذا فقد ذلك لم يصبح على شيء من الغنى ، إذ انهارت الدعائم التي يقوم عليها . وقد يكون الملكوت الواجب الذي نعرف أقله ونجهل أكثره مظهراً للغنى الإلهي العظيم .

لكن الله عز وجل يستطيع أن يفني ذلك أجمع ، ولا ينقص غناه المطلق شيئاً ثبتة !! ويبقى قائماً بنفسه ، مستغنياً عن خلقه ، ومستكملاً نعوت قداسته ، ومستعلياً في أنوار جلالته .

إن العرش فما دونه صفرٌ إلى جانب الذات العليا ، وتسبيح العباد من بدء الخلق إلى قيام الساعة ، أو لغو الفجار في هذا الأمد الطويل ، لا يُضفي ولا ينتقص من عظمة الحق شيئاً .

وقد جاء في الحديث القدسى : «يا عبادى ، لو أن أولكم وأخركم ، وإنكم وجنكم ، كانوا على أتقى قلب رجل منكم ما زاد ذلك فى ملكى شيئاً . يا عبادى ، لو أن أولكم وأخركم ، وإنكم وجنكم ، كانوا على أفجر قلب رجل منكم ما نقص ذلك من ملكى شيئاً» .

الخلوقات جليلها ودقائقها تقوم بالله عز وجل ، أما الله فقائم بنفسه مستغن بذاته عما سواه .

الْوَحْدَةُ الْمَطَاقَةُ



## إِنَّمَا إِلَهٌ إِلَهٌ وَاحِدٌ

ليس لهذا العالم إلا إله واحد ، يخضع له بالقهر والجبروت كل ما سواه :

﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَتَى الرَّحْمَنَ عَبْدًا﴾ (٩٣) لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدْهُمْ عَدْدًا (٩٤) وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرَدًا﴾ (مريم : ٩٣ - ٩٥)

وإذا استقرأنا ما توهّمه الناس شريكاً لله في ألوهيته ، لم تجد أحداً من هؤلاء الشركاء المزعومين ترشحه حاليه ليكون في هذا الوجود شيئاً طائلاً .

لقد عبد القدماء أحجاراً اقتطعوها من سطح الأرض ، فهل يصح في خلد عاقل أن حجراً من الأرض - بل الأرض كلها - يصلح لتكون إلهًا !؟

وعبدوا صنفاً من الحيوان وقدسوا نسله - كما يفعل الهنود إلى اليوم - فهل هناك عجل - مهما زاد لحمه وشحمه - يصلح لمنصب الألوهية؟ فما الذي يوضع بعده في أطباقي الآكلين ؟

إن الوثنين سفهوا أنفسهم عندما هووا بها إلى هذا الدرك !

وقد ادعى بعض الناس الألوهية لنفسه ، كفرعون حاكم مصر ، وكهذا ﴿الذِّي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحِبِّي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحِبِّي وَأُمِيتُ﴾ (البقرة : ٢٥٨) .

فظن هذا المغفل أن السلطة التي يستمتع بها والتي تجعله يقتل من الرعية ما يشاء ، ويبقى ما يشاء ؛ ظن ذلك مسوغ الطموح لمنصب الألوهية . . .

وهذا الظن يبقى في رأس صاحبه حتى يقطعه جمهور الشوار ، ويرمون به في الأقدار .

وبعض الدهماء من اليهود والنصارى ضلوا في فهم أنبيائهم ، ورفعوهم إلى

مضافً «الآلهة» ، مع أن هؤلاء المسلمين ليسوا إلا عبيداً موهوبين ، وقد كذبوا بهذا على أنفسهم وعلى الواقع .

فمن الحماقة أن تظن في بشر- مهما علا شأنه- أنه خلق كوكباً من الكواكب ، ولماذا نذهب بعيداً؟ ، إن أحدهم لم يخلق ذبابة أو ما دونها ، فكيف يُعَدُّ إلَهًا من يعجز عن أي خلق؟

بل إن جرثومة من آلاف الجراثيم التي تكمن في بطن ذبابة ، لو سلبت أحدهم بسحته ما قدر على ردها !! فمن أين بعد هذا ينسب إلى الألوهية؟ .

## عيسى ابن مريم

لم تصادف خرافة من الرواج في العالم مثل الخرافات التي تعد عيسى إلهًا لهذا العالم ، أو شريكًا فيه مع الله !!

وهذه الخرافات تتسع وتضيق حسب اختلاف الأهواء والأراء .

فتارة تعتبر هذا العالم خاصًا لإشراف شركة مساهمة : من الله ، ثم من عيسى وأمه ، والروح القدس .

وتارة تضيق فتعتبر هؤلاء الشركاء شعبيًا شتى لحقيقة واحدة ، أو مظاهر متعددة لإله واحد ، على نحو يعجز العقل عن تصوره .

وذلك كله شرود عن الصواب وضلال كبير .

﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرِيمٍ...﴾ (المائدة: ٧٢) .

﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثُلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا إِلَهٌ وَاحِدٌ...﴾ (المائدة: ٧٣) .

وعيسى بشر يأكل ويشرب ويقذف من جسمه بالفضلات الحيوانية ، فكيف تُنفي عنه صفات الإنسانية ، أو يزعم له ما هو فوقها؟

﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرِيمٍ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صَدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُانِ الطَّعَامَ﴾ (المائدة: ٧٥) .

ثم هو عبد يعني وجهه لربه الأعلى ، ويذل في ساحته ، ويسمع - في صمت وإقرار - هذا التقرير الخطير :

﴿فُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرِيمَ وَأُمَّهُ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا﴾ (المائدة: ١٧) .

وعيسى نفسه يعرف أنه وأمه عبدان فقيران لله . ويوم الحساب يقران بذلك ويستنكران علوًّا الغالبين فيهما .

﴿أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمَّى إِلَهِينِي مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍ﴾ (المائدة: ١١٦).

﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتِنِي بِهِ أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ﴾ (المائدة: ١١٧).

والواقع الذي يعلو به صوت البديهة : أنه من المستحيل جعل عيسى إلهًا ، يخلق ويرزق ، ويحيي ويميت ، ويدبر شؤون البلاد والعباد ، وأمر السماء والأرض .. إلخ ؛ لأنه في حياته عبد ضعيف ، وبعد مماته رفات موارى في حفرة من التراب .  
و مؤلهو عيسى يشعرون بذلك جيداً .

ومن ثم فهم يلتمسون له القوة - التي تجعل منه إلهًا - من طبيعة أخرى غير طبيعته العاجزة كإنسان ، وذلك بالتحايل على إيجاد نسبة بينه وبين الله سبحانه وتعالى - هي نسبة البناء - كأنه ولّى عهده !! ، وزين لهم هذا التخبط أن عيسى ولد من أم فقط .

والحق أن النسبة بين الله وبين خلقه كافة هي نسبة الموجد المتفضل بالإيجاد ، المختار فيه أتم اختيار ، على عالم لا يملك لنفسه ضرراً ولا نفعاً ، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً . وإن كل صامت وناطق في هذا العالم يدين لله بكينونته ، وهو طوعاً أو كرهاً يسبح بحمده ويدل لربوبيته !!

والله سبحانه وتعالى قد يجعل بعض مخلوقاته أرضاً ، وبعضها سماء ، بعضها تراباً وبعضها ذهباً ، بعضها نباتاً وبعضها حيواناً ، بعضها إنساً وبعضها جناً .

فما أعلى شأنه من خلقه ، فهو محض فضله ، وما حدد له وضعه فهو محض حكمته .  
وقد يمنح بعض البشر والملائكة مواهب تميزهم عن أقرانهم ثم يختارون رسلاً لعباده .  
وأياً ما يفعل ربك بخلقه ، فإن ذلك ما يمس أصل النسبة المقررة بين العالم و موجده العظيم .

إذا جعل المهندس بعض أحجار البيت دعائم مخفية في الطين ، وبعضها الآخر شرفات تعلو في الفضاء ، ظنت الأحجار العالية أنها قد تحولت مهندساً أو شبه مهندس .

أى سخف هذا الذى يجعل بعض الخلق شركاء فى الألوهية ؟ لأنه منح فضل احترام؟  
كيف يتصور فى بديع السماوات والأرض أن يكون والدًا لتلك الأجساد التى  
ذرأها؟ وما عيسى فى جانب الملوك الضخم؟!

﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنَ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بِلَ عِبَادٌ مُّكْرَمُونَ (٢٦) لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾ (الأنبياء : ٢٦ ، ٢٧)

وشأن الألوهية أعز مما يهرب به الجهلة من ولادة وبنوة واتصال وأنسال !!

﴿لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا لَّا صُطْفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ﴾ (الزمر : ٤) .

ولو كانت ولادة عيسى من أم فقط ترشحه للألوهية - بصفة البنوة - لكان آدم  
أولى منه بها ، بل لكان الملائكة المقربون أولى بذلك .  
فهم من الملائق الأعلى ، وليس من الحماة المسنون .

## مقالات

قرأت في مذكرات الدكتور «شبل شمبل» كلمة مواطن نصراني استعار لنفسه اسمًا مسلماً ، واجتهد أن يوفق بين الإسلام والنصرانية في حقيقة «عيسى ابن مريم» !! وقد بني هذا الكاتب فكرته على أن كلتا الديانتين تتضمن حقائق مبهمة .

فإذا كان الغموض يكتنف أوصاف المسيح وعلاقته برب العالمين في النصرانية ، فكم في الإسلام من تعاليم غامضة؟ فهذه بتلك! .. ولا داعي لاعتبار التثليث معضلة تناهى التوحيد الواجب لله ...

قال الكاتب : «جهل أكثر كتاب المسلمين عقيدة النصارى في الإله الواحد الذي ليس بمادة؟ كما جهل أكثر كتاب النصارى عقيدة المسلمين ، ولكن لظهور الصعوبة في فلسفة العقيدة النصرانية يقول النصارى : إن في الدين شيئاً هو فوق العقل ، ويعدون ذلك من مفاسيرهم في تدينهم .

فيظن المسلم أنهم يريدون بقولهم فوق العقل أنه غير معقول ، وليس هذا هو المراد ، بل المراد أن العقل لا يكاد يدركه .  
وكان مثل هذا القول شائعاً ومعروفاً عند المسلمين أيضاً .

ولكن بعض كتابهم في هذه الأيام الجديدة قاموا ينادون بأن الدين الإسلامي وحده دين العقل ، ويفسرونه بأن العقل يدرك كل شيء فيه .

ولسنا ندرى كيف يدرك العقل أمور العالم الغيبى ، مثل أنهار اللبن والعسل التي في الجنة ، ومثل عالم الأرواح المجردة وعالم الملائكة؟

ولا نعرف كيف يستطيع أولئك العقلاة تفسير النار التي رأها موسى ،  
﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَا مُوسَىٰ (١١) إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلُعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طَوَّى﴾ (طه: ١٢، ١١) .

أى عقل يدرك حقيقة هذا النداء الذي سمعه موسى فخرّ صعقاً؟ ، وأى عقل

يدرك حقيقة نفح الله في فرج مريم؟ ، كما جاء في القرآن المجيد بنص هذه الآية :  
﴿ وَمَرِيمَ ابْنَتْ عَمْرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا ﴾ (التحريم : ١٢) .

النصراني يقول : الإله واحد كما يقول المسلم .

ثم يقول النصراني : إن عيسى كلمة الله وروح الله ، وهكذا يقول المسلم أيضاً .  
والنصراني يقول : إن مريم عذراء حملت بعيسى الذي هو روح الله وكلمة الله من غير أن يمسها بشر ، وهكذا يقول المسلم أيضاً .

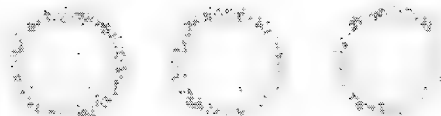
فأنا أسأل إخوانى المسلمين أن يبينوا إلى الفرق أولاً بين هذه التعبيرات ، وأن يفهموها جيداً قبل أن يجادلوا النصارى على التعبير بالأب والابن والروح القدس ، وقبل أن يسألوا عن هذه الفلسفة التي تبين أن هذه الكلمات الثلاث تدل على حقيقة واحدة ظهرت في ثلاثة مظاهر ، وما نار موسى عن القارئ بعيد» .

هذا الكلام ينطوى على مغالطة بينة ، ولقد أوضحتنا في الفصل السابق أن هناك فرقاً بين ما يصعب على العقل إدراكه ، وبين ما يجزم العقل باستحالته .

ففي عالم الغيب والشهادة حقائق شتى نومن بوجودها ونجهل كنهها ، وجهلنا بكتنها لا يخدش وجودها الثابت .

وفي عالم الغيب والشهادة كذلك أمور نحكم بامتناعها ، ولا يمكن تلبيس المكبات الغامضة بالمستحيلات المعدومة .

والقول بأن الثلاثة واحد ، كالقول باجتماع النقاطين ؛ ليس مسألة غامضة ، بل مسألة مستحيلة بالبداهة .



## عرض واقعٍ وجَدَلٌ نظريٌّ

باستقراء التاريخ وأحداثه ، لا نجد دعوى يؤبه لها من أحد يزعم أنه إله مع الله . والذين فُهمَ ذلك عنهم ، إما متهمون أبرياء ، كبعض الرسل والملائكة ، وإما مخلوقات لا تحس ولا تعقل ، كالحجارة والأبقار ، وإما حكام سفلة ، كفراعنة مصر وأشباههم ..

وقد قام العلماء ببحوث جدلية ليثبتوا أنه ليس هناك مع الله إله آخر ، وإن كان الواقع العملي ينطق بذلك ، فنحن في عالمنا المادي لم نجد هذا الآخر المزعوم ، وفيما وراء المادة لم يحاول هذا الآخر أن يتصل بنا .

والمسلمون قاطبة أكدوا - واحداً بعد الآخر - أنهم جاءوا من عند الله رب العالمين : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (الأنبياء: ٢٥) .

فما الذي أخرس هذا الإله الآخر عن ذلك التحدى ليشكوا ما وقع به من ظلم؟ الحق أن الملك كله لله ، وأن الآلهة الأخرى الموهومة ليست إلا خيالات عقول مريضة ، وأسماء لا مدلول لها أبداً .

﴿ أَلَا إِنَّ لِلَّهِ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَتَبَعُ الدِّينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ شُرَكَاءَ إِنْ يَتَبَعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ (يونس: ٦٦) .

وأما الفروض التي ذكرها العلماء لنفي التعدد في الألوهية ؛ فهى تقرر جملة من الحقائق التي لا مراء في ضرورة توافرها لمن يجب اعتباره إلهًا .

إن كان هذا الإله موجوداً مع الله ، فما موقفه منه؟ بل - أولاً - ما منزلته منه؟ إن كان دونه منزلة ومكانة فليس بإله ، وإن كان أعلى منه فهو أحق منه بالألوهية .

وإن كان مثله فما الحدود والفوائل بين عمليهما واحتياطييهما؟ وكيف ينفذ أمرهما معاً في الإحياء والإماتة ، والإشقاء والإسعاد ، وغير ذلك؟

﴿مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَدَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَّا بَعْضُهُمْ  
عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾ (المؤمنون : ٩١).

﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلَهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾  
(الأنبياء : ٢٢)

على أن نظام العالم يطأ عليه فساد في سمائه أو أرضه .

و سنن الكون الماضية قاطعة بصدورها عن إله أحد فرد صمد .

﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ (البقرة : ١٦٣) .



## إِخْلَاصُ التَّوْحِيدِ

بعد الاستقراء التاريخي والاستعراض العقلى لمن نُحلوا وصف الألوهية زوراً نجزم بأنه لا إله إلا الله ، ونونق بأنه لا شيء في العالم يرقى عن مستوى العبودية الذليلة لهذا الإله الواحد القهار .

غير أن البشر - وإن أحسوا بصوت الفطرة يصرخ في أعماق نفوسهم معلناً هذه الحقيقة الواحدة - يأبون إلا أن يلبسوا الحق بالباطل ، وأن يشربوا هذا التوحيد الواضح بما يفسد صفاءه ، بل بما يجثث جذوره !

فهم يعترفون - برغم أنوفهم - أن الله هو الخالق الرزاق ، والنصارى المشركون بعيسي لا أظنهم يزعمون أن عيسى بنى أفقاً من السماء ، أو أرسى ركناً من الأرض ، أو رزق أمة من الناس ، أو أنبت حقولاً من الحبوب أو حديقة من الفاكهة .. كلا كلا . فالله وحده رب هذا كله .

ومع هذا الاعتراف فهم لا يوحدون الله في العبادة ، ولا يتوجهون إليه بالطاعة ، ولا يتزلجون إليه بهذه الشهادة التي تبعث من فطرتهم ، بل يذهبون إلى غيره بكل هذا .. !!  
ومن هذا الغير؟ ولم تصرف إليه وجوه الخلق؟

لقد احتال المشركون لتبرير شرودهم ، بأنهم لم يذهبوا بعيداً ، وبأن أولئك الذين اتجهوا إليهم من دون الله ، إنما هم «مفاتيح» للإله الأكبر لجاؤا إليها لتوصلهم إليه .. و قالوا ما نستطيع أن ننسب إلى حجر أو بشر خلقاً أو رزقاً ، ولا أن نحجد تفرد الله بهذا العمل ، ولكننا اتخذنا بناته وبنيه وسطاء خير له !!

﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾ (الزمر : ٣) .

وهذا الصنيع الطائش لغو ومجون .

فليس لله بنات ولا بنون ، وليس بين الله وبين عباده كلهم وسطاء ولا شفعاء ولا سماسرة .

ولكل بشر - في الأولين والآخرين - أن يتقدم بسؤاله إليه مباشرة .  
وإذا أذنب فله الحق كله أن يتصل بربه معترضاً مستغفراً ، لا يحمل توبته أحد من الناس .

والذى شرع لعباده الدين من بدء الخليقة وضح لهم على لسان رسle هذه الحقيقة .  
ولو أن لله ولداً أو شريكاً - سبحانه وتعالى عن هذا الإفك - لما ضارتنا عبادته  
﴿ قُلْ إِنَّ كَانَ لِرَحْمَنِ وَلَدٌ فَإِنَّا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ (الزخرف : ٨١) .

لكن هذا محض الكذب والدجل ، فكيف نتورط فيه؟

والمؤسف أن البشر لما اختلفوا على الله هذه الفريدة - فريدة الشركاء والوسطاء - ظلوا ينحدر بهم من ظلمة إلى ظلمة حتى نسوا الله نفسه الذي اتخذوا الشفعاء سماسة له ، وذكروا ما دونه من أصنام أو من أنبياء أو من أولياء .

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبِّشُونَ ﴾ (الزمر : ٤٥) .

ومن هنا ظفر هؤلاء الشركاء بنصيب الأسد في كل شيء ، في العبادة والإخلاص ، والسؤال والنذر ، والحب والحماسة ، ولم يبق لله من ذلك شيء يذكر .

﴿ وَجَعَلُوا اللَّهَ مِمَّا ذَرَّا مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَذَا لِشُرَكَائِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُّ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُّ إِلَى شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (الأنعام : ١٣٦) .

وفي الحديث القدسى : «إنى والإنس والجن فى نبأ عجيب ، أخلق ويعبد غيرى وأرزق ويشكر سوائى» .

ولقد سرت هذه اللوثة فى العقائد حتى كادت تفسد على الناس حياتهم ومصيرهم .  
وحسب الدنيا ضلالاً ، أن تعمى عن إشراق التوحيد فى أنحاء الوجود .  
وإنك لتأسى إذ ترى للوثنية المخفة أجيالاً تزحم مناكب الأرض .  
وللنصرانية المشركة أقطاراً تسودها الأوهام .

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (يوسف : ١٠٦) .

وشيوع هذا الشرك فى العالم هو الخطوة المؤدية حتماً إلى جحود مبدأ الألوهية ،  
وعدم الإيمان بالله العظيم .

## مقارنات بين الشركاء والعبيد

أراد الله عز وجل أن يُعرِّف سفهاء المشركين بأقدار الآلهة التي عبدوها من دون الله ، فردد هذه العبودات المظلومة بين صنفين :  
إما أن تكون من جمادات ، فالعبيد أوسع قدرة من هذه الآلهة ، لأن لهم جواح يستخدمونها فيما يشاءون .

أما هذه الأصنام المعبدة فماذا لها؟

﴿أَلَّهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَطْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُنٌ يُصْرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا﴾ (الأعراف : ١٩٥) ؟ ليس لها من ذلك شيء .

وإما أن تكون هذه الآلهة المزعومة تملك ما ذكر من أدوات ومشاعر فماذا يمنحها ذلك من فضل؟

سيكون الآلهة والعبيد سواء في القوى الذاتية والمنزلة الكونية ، فائي الوهية تلك؟

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (الأعراف : ١٩٤) .

وليس طبيعة الإنسان أن يقف حاسراً فاصلراً أمام الوهية هي دونه أو هو فوقها ، فإذا دعاها كانت بين أمرين : إما ألا تسمع وإما ألا تجib .

﴿إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنِئُكُمْ مِثْلُ خَبِيرٍ﴾ (فاطر : ١٤) .

ولذلك فإن من النعائص أن تتعلق النفس البشرية بهذه الأوهام والأباطيل .

لقد كثُر في القرآن الكريم ضرب الأمثل ، وسوق الأدلة واستثارة الانتباه ، واستنهاض الكرامة الأدبية ، حتى تقوم من هذه الوهدة التي تذل فيها من هو دونها أو من هو مثلها .

وأفاض القرآن في استقصائه للمعنى الذي تصون الوجه من دنس الشرك ، وفي مخاطبة العاطفة الإنسانية بأسلوب رائع في رقته ، واضح في غايته .

﴿أَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أُمِّ اللَّهِ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ﴾ (يوسف : ٣٩) .

﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرُكَاءٌ مُتَشَابِكُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لَرِجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (الزمر : ٢٩) .

والحق أن التوحيد روح الإسلام ، وجوهر عقيدته ، ومحور عباداته المتنوعة ، ومبدأ التوحيد يسرى في تعاليمه كافة سريان الماء في النبات أو الأعصاب في البدن .

وقد وضح القرآن الكريم حقيقته ، وبسط فكرته ، وناقش ما قد يعرض له أو يعارضه ، حتى ليعتبر التوحيد الإسلامي أصرح وأكمل ما أرسىه دين في قلوب بنيه ، ودمغ البشر جمیعاً بطبع العبودية لله وحده ، وانتزاع كل شعور يتوجه بالمرء إلى تقدیس كائن ما - هنا أو هناك - كل ذلك من عناوین الإسلام الأولى وليس من إشاراته الثانوية أبداً .

﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴾ (المائدة : ٧٢)

والله - وحده - هو الضار النافع ، الخافض الرافع؟ الذي يخذل أو ينصر ، ويعطى أو يمنع . وليس لأحد بعده تعقيب على حكمه ، وليس من شأن ملك في السماء أو نبى في الأرض التدخل في مشيئة الله .

فهي التي تحكم أبداً ، وإليها يحتكم أولاً وأخراً .

وأولياء الله أو أعداؤه لا يفرضون رغباتهم على الإرادة العليا .

«ولذلك فإن من إخلاص التوحيد أن نكل ما فوق قدرتنا وإرادتنا إلى الله وحده ، وأن نربط خوفنا ورجاءنا به» .

﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدُهُ﴾ (الزمر : ٣٦) .

﴿قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُونَ﴾  
(الزمر : ٣٨)

للمؤمن قبلة واحدة يوليها وجهه ، ويهب لها فؤاده ، ويبثها نجواه وشكواه ،  
ويعرف على أشعتها طريقه في ظلمات الحياة .

للمؤمن صلة عليا بالله ، يحدد - على أساسها - علاقاته بالناس .  
وله عواطف تجيش بالأمن والقلق ، والسطح والرضا ، والحب والبغض ،  
والوحشة والأنس .

ومهما اضطربت في نفسه هذه المشاعر المعتادة فإن ضوابط اليقين تحكمها ،  
وعرفانه بربه هو الذي ينقضها أو يبرمها .

وقد كان إمام الأنبياء يغرس هذه المعانى في قلوب المؤمنين حين كان يدعو في تهجده :  
«اللهم لك أسلمت ، وبك أمنت ، وعليك توكلت ، وإليك أنت ، وبك  
خاصمت ، وإليك حاكمت ، فاغفر لى ما قدمتُ وما أخرتُ ، وما أسررتُ وما  
أعلنتُ ، وما أنت أعلم به منى ، أنت المقدم وأنت المؤخر ، لا إله إلا أنت» .  
هذه الضراعة الحارة النابضة هي آية التوحيد الكامل .

إذا مشت عصارتها في القلوب هزتها بالحياة والنماء ، وإذا فرغت الأنفس منها  
زوت ، والتوت ، وختبت في عماء ما بعده عماء .

ونحن - في الدنيا - غرب التجارب شتى تكشف عن معادتنا وخصائصنا ، كما  
تكشف التجارب في معامل الكيميا عن ميزان الغازات والسوائل المختلفة .

وما يعرف الإيمان والكفر ، وما يتكتشف الإخلاص والنفاق ، وما يتميز الخبيث  
والطيب إلا في هدى هذه التجارب التي تكفل القدر بإجرائها :

﴿وَنَبْلُوْكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ﴾ (الأنبياء : ٣٥) .

وإذا رأيت المرء يحب غير الله أكثر مما يحب الله ، ويحاف العبد أكثر مما يحاف  
الرب ، ويتعلق قلبه بالناس أكثر مما يتعلق برب الناس ، ويصدر عمله ابتغاء رضاهم  
أكثر مما يتطلب ثواب الآخرة .

فإذا نزلت به نكبة كان تفكيره في فلان قبل تفكيره في الله ، وإذا أصابه خير  
كان حمده لفلان أسبق من شكره لله . . .

فأعلم أن هذا الشخص قد أشرك . . .

ولئن كان بعض العلماء يقول : إن الشرك في العمل غير الشرك في الاعتقاد ،  
وإن هذا شرك أصغر وذاك شرك أكبر . فالحقيقة : أن المسألة أصعب مما يتصورون وما  
يتصورون للعامة .

فالشرك عين حمئة قذرة ، إذا انفجرت في قلب وبذلت تسيل قطرات راشحة  
توشك أن تتحول سيلًا كاسحاً ، ويومئذ لا يبقى في القلب إيمان حق ، ويتحول ما  
يسمونه شركاً أصغر إلى عين الشرك الذي يعده الإسلام أقبح الكبائر .

**إِنَّ الْأَمْرَ وَرَصْفَ يَرَاهَا مِمْمَّا يَهْبِطُ لِهِ الْعَظِيمُ**

والإسلام يوم حارب اللات والعزى ، ومنة الثالثة الأخرى ، لم يحاربها لذواتها ،  
ولم تكن بينه وبينها عداوة شخصية؟ إنما حاربها لأنها احتلت من قلوب الملتدين  
بها مكانة السيد المتصرف من عباده الأذلين .

فكل ما يصرف القلوب مثلها عن الله فهو صنم .

وكل من تكون في قلبه منزلة لشيء ما غير الله ، مثل منزلة هذه الأصنام في  
قلوب المشركين القدامي ، فهو - ولا كرامة - مثلهم ، يحسب منهم ويحشر معهم . . .  
ولا عجب فالخمر لم تحرم لعينها ، وإنما حرم المسكر من كل شراب .

والإيمان بالله لا تتفاوت حقيقته ، وإن اختلفت نوافذه على توالي الأيام .

## تَوْحِيدُ الْعَامَّةِ وَمَا يَعْلُوْهُ مِنْ غَبَارٍ

ينبغي لهذه الأمة أن تكون مثلاً عالياً في إسلام الوجه لله ، وإفراده بالنسبة والعمل ، بيد أننا نلحظ - آسفين - أن هناك مسالك شائعة بين الجماهير الغفيرة من المسلمين ، لها دلالتها الخطيرة على فساد التفكير ، وضلال الاتجاه ، واضطراب المقصid .

ولا نحب أن نوارب في الكشف عن هذه العلة ، فإن أى خلل في دعائم التوحيد معناه الخبل الذي يدرك موطن القيادة الفكرية في هذا الدين الحنيف .  
إذ التوحيد في الإسلام حقيقة وعنوان ، وساحة وأركان ، وباعت وهدف ، ومبدأ ونهاية .  
ولسنا - كذلك - من يحب تصيد التهم للناس ، ورميهم بالشرك جزافاً ، واستباحة حقوقهم ظلماً وعدواناً .

ولكننا أمام تصرفات توجب علينا النظر الطويل ، والنصح الخالص ، والمصارحة بتعاليم الكتاب والسنة كلما وجد عنها أدنى انحراف .

لقد اهتمت حكومة إنجلترا - في سبيل مكافحة الشيوعية - بالحالة الدينية في مصر !

فكان ما طمأنها على إيمان المصريين (!) أن ثلاثة ملايين مسلم زاروا ضريح أحمد البدوي بطنطا هذا العام .

والذين زاروا الضريح ليسوا مجاهلين لدى - فطالما أوفدت رسميًّا لوعظهم ، فكنت أشهد من أعمالهم ما يستدعي الجلد بالسياط لا ما يستدعي الزجر بالكلام ، وكثرتهم الساحقة لا تعرف عن فضائل الإسلام وأنظمته وأدابه شيئاً !  
ولو دعوا لواجب ديني صحيح لفروا نافرين ، وإن كانوا أسرع إلى الخرافات من الفراش إلى النار !

وحسبك من معرفة حالهم : أنهم جاءوا الضريح المذكور للوفاء بالنذور والابتهاج بالدعاء !

ولمن النذور؟ ولمن الدعاء؟ إنه أول الأمر للسيد .

فإذا جادلت القوم ، قالوا : إنه لله عن طريق السيد البدوى .  
 وأكثر أولئك المغفلين لغطاً يقول لك : نحن نعرف الله جيداً ، ونعرف أن أولياءه  
 عبيده ، وإنما نتقرب بهم إليه ، فهم أطهر منا نفساً وأعلى درجة .  
 وهذا الكلام - على فرض مطابقته لواقع القوم - غلط في الإسلام .  
 فإن الله سبحانه وتعالى لم يطلب منا أن نجحىء معنا بالآخرين ليحملوا علينا  
 حسناواتنا ، أو ليستغفروا لنا زلاتنا .

﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ﴾ (الشورى : ٢١) .  
 بل المعروف من بديهييات الإسلام الأولى ، أن الطلب ووسيلته جميئاً يجب أن  
 يكونا من الله .

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ (الفاتحة : ٥) .  
 «إذا سألت فاسأله ، وإذا استعنت فاستعن بالله» .  
 أليس من المضحك أن نستجده بقوم يطلبون لأنفسهم النجدة ، وأن نتوسل بهن  
 يطلب هو كل وسيلة ليستفيد خيراً أو يستدفع شرراً؟  
 ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَفَعَّلُونَ إِلَى رِبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ أَيْمَنُهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ  
 وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ﴾ (الإسراء : ٥٧) .

\*\*\*

إن المسلمين لما طال عليهم الأمد نسوا الحق .  
 والمرء قد يعذر إذا ذهل عن شأن تافه ، أو فاته استصحاب شيء هين ، أما أن  
 يذهب عن كيانه وإيمانه فهنا الطامة .  
 وأحسب أن القرآن الكريم كان يقصد إلى التنديد بهذا اللون من إفساد التوحيد  
 عندما قال :

﴿وَيَوْمَ يَحْشِرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَقُولُ أَنْتُمْ أَضَلَّتُمْ عَبَادِي هُؤُلَاءِ أَمْ هُمْ  
 ضَلُّوا السَّبِيلَ﴾ (١٧) قالوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنْسَغِي لَنَا أَنْ نَتَّخِذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاءَ  
 وَلَكِنْ مَتَّعْتَهُمْ وَآبَاءُهُمْ حَتَّى نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا . . .﴾ (الفرقان : ١٧ - ١٨) .

أجل! لقد نسوا الذكر ، وما قام عليه الذكر من توحيد شامل .

وليس يعني في الدفاع عن أولئك الجهلة من العوام أنهم يعرفون الله ، ويعرفون أنه وحده مجيب كل سؤال ، وباعت كل فضل ، وأن من دونه لا يملكون من ذلك شيئاً . فإن هذه المعرفة لا تصلح ولا تقبل إلا إذا صحبها إفراد الله بالدعاء والتوجه ، والإخلاص ، فإن المشركين القدماء كانوا يعرفون الله كذلك .

﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنَ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ وَمَنْ يُدْبِرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ﴾ (يونس : ٣١) .

ومع أنهم يقولون «الله» بصرامة وجلاء ، فلم يحسبوا بهذا القول مؤمنين ، لأن الإيمان- إذا عرفت الله حقاً - ألا تعرف غيره فيما هو من شؤونه .

ولذلك يستطرد القرآن في مخاطبة هؤلاء :

﴿فَقُلْ أَفَلَا تَتَقَوَّنَ (٢١) فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَإِنَّكُمْ تُصْرِفُونَ (٢٢) كَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ (يونس : ٣١ - ٣٣) .

إن العامة عندما يشدون الرحال إلى قبور تضم رفات بعض الناس ، وعندما يهربون بالندور وال حاجات والأدعية إلى من يظنونهم أبواباً لله ، إنما يرتكبون في حق الإسلام مآثماً شنيعة .

ومهما قلنا عملاً هم هذا من جميع وجوهه فلن نجد فيه ما يطمئن إليه ضمير المؤمن أبداً .

ومحبة الصالحين وبغض الفاسدين من شعائر الإسلام حقاً .  
ومظاهر الحب والبغض معروفة ... هي مصادقة للأحياء أو منافرة ، واستغفار للموتى أو لعنة .

وأين من عواطف الحب والبغض هذا الذي يصطنعه المسلمون اليوم ؟؟  
إن الواحد منهم قد يصادق أفسق الناس ، وقد يقطع والديه - وهم أحياء - ثم تراه مشمراً مجدًا في الذهاب إلى قبر من قبور الصالحين؟ لا ليدعوه ، ويطلب من الله أن يرحم ساكن هذا القبر ، بل ليسأل صاحب القبر من حاجات الدنيا والآخرة ما هو مضطر إليه ، وذلك ضلال مبين !

وبناء المعابد على قبور الصالحين تقليد قديم ، وقد ذكر القرآن ما يدل على  
شيوخه في الأمم السابقة .

وفي قصة أهل الكهف تسمع قوله عز وجل :

﴿فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِمْ بُنْيَانًا رَبِّهِمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَتَتَّخِذُنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا﴾ (الكهف : ٢١) .

ويظهر أن اتخاذ المساجد على القبور كبناء التماضيل ، لم يكن محظوراً أول أمره  
إذ لم تكن له دلالة مثيرة .

غير أن البشر سفهوا أنفسهم ؛ فالأحجار التي نحتوها للعظماء عبدوها ، أو - على  
حد تعبيرهم - اتخاذوها إلى الله زلفى .

والمعابد التي أقاموها على قبور الصالحين قدسوها وسلكوها مسلك الأصنام في الشرك .  
فلما جاء الإسلام أعلن على هذين المظهرين من مظاهر الوثنية حرباً شعواء ،  
وشدد تشديداً ظاهراً في محق هذه المساخر المنافية .

وقد رأينا كيف أن النبي ﷺ أرسل على بن أبي طالب رضي الله عنه وأمره أن  
يسوى بالأرض كل قبر وأن يهدم كل صنم .

فجعل الأضرحة العالية والأصنام المنصوبة سواء في الصلاة .

وقال النبي ﷺ في البيان عن سفاهة القدامي وفي التحذير من متابعتهم :  
«لعن الله اليهود والنصارى ، اتخاذوا قبور أنبيائهم مساجد ، ألا لا تتخذوا  
القبور مساجد ، إني أنهاكم عن هذا» .

وكان يرفع الخمرة عن وجهه في مرض الموت ويكرر هذا المعنى .

وكأنه توجس شرّاً ما يقع به فدعا الله :

«اللهم لا تجعل قبرى من بعدي وثناً يعبد» .

ومع كثرة الدلائل التي انتصبت في الإسلام دون الواقع في هذا المحظور ، فقد  
أقبل المسلمون على بناء المساجد فوق قبور الصالحين ، وتنافسوا في تشييد  
الأضرحة ، حتى أصبحت تبني على أسماء لا مسميات لها ، بل قد بنيت على  
ألواح الخشب وجثث الحيوانات .

ومع ذلك فهي مزارات مشهورة معمرة ، تقصد لتفريج الكرب ، وشفاء المرضى ،  
وتهوين الصعاب !

وأحب ألا أثير فتنة عمياً بهدم هذه الأضرحة .

فإن النبي ﷺ امتنع عن هدم الكعبة وإعادة بنائها على قواعد إبراهيم لأن العرب كانوا حديثى عهد بشركه .

وجماهير العامة الآن ينبغي أن تساق سوقاً رفياً إلى حقائق الإسلام ، حتى تصرف - في هدوء - عن التوجّه إلى هذه الأضرحة وشدّ الرحال إلى ما بها من جثث .

وإخلاص المعلم وأسلوبه في الدعوة ، عليهما معول كبير في تحيص العقيدة مما علق بها من شوائب وعلل .

وقد تكون لدى بعضهم شبهة في معنى التوسل .

فلنفهم أولئك القاصرين أن التوسل في دين الله ، إنما هو بالإيمان الحق والعمل الصالح ، وقد جاء في السنة :

«اللهم إني أسألك بأنك أنت الله الذي لا إله إلا هو ، الأحد الصمد ، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد» .  
فهذا توسل بالإيمان بذات الله .

وجاء - كذلك - توسل بالعمل الصالح في حديث الثلاثة الذين أواهم الغار .

وجاء توسل بمعنى دعاء المرأة لأخيها بظهور الغيب .

ودعاء المسلم للمسلم مطلوب على أية حال .

ولا نعرف في كتاب الله ولا في سنة رسوله ﷺ توسلًا بالأشخاص مهما علت منزلتهم - سواء كانوا أحياء أو أمواتاً - على هذا النحو الذي أطبق عليه العامة وحسبوه من صميم الدين ، ودافعوا عنه بحرارة وعنف ضد المنكرين والمستغربين .

## حَوْلَ تَوْحِيدِ الْعَامَّةِ

جاءتنا رسالة كريمة الأسلوب ، حسنة الجدال ، من طالب أديب يذكر فيها حجج القائلين بالوسيلة ويسردها على النحو التالي :

- 1- جمهور الناس عصاة ، والله إنما يتقبل من المتقين .

فلو ذهب الإنسان إلى ربه وهو موقر بالسيئات ، لم يجب له سؤالاً ، ولم يسوق له فضلاً .  
ومن ثم فعلى الإنسان أن يبحث عن وساطة مقبولة ، كولي صالح مثلاً .
- 2- لا يسوغ القول بأن هذا شرك ؛ لأن النية هي الحكم على الأعمال ،  
والمتسلون لم ينعوا شركاً أو يرضاوا به .
- 3- الصحابة والفقهاء والأئمة جمیعاً كانوا يتسلون إلى الله بالأئباء والأولياء .  
وقد توسل عمر بالعباس عم النبي صلی الله عليه وسلم .
- 4- يتساءل الكاتب عن قول الله في جدار الغلامين اليتيمين : ﴿وَكَانَ أَبُوهُمَا صَاحِحاً﴾ (الكهف : ٨٢) .

أليس في ذلك ما يفيد أن بركة الأموات تتعدى إلى الأحياء ؟  
وفي قوله لنبيه ﷺ : ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ﴾ (النساء : ٦٤) . أليس في الآية ما ينص على التوسل ؟

وجاءتنا رسالة من أزهري يقول فيها : إن أحد العلماء الرسميين يقول : إن التوسل بأصحاب القبور واجب ، فإن لصاحب القبر تأثيراً أقوى من تأثير الحى ، ولا حرج في ذلك ما دام المتسل يعتقد أن الله هو الفاعل .

ويقول : إن الآيات التي استشهدنا بها على نفي هذه المزاعم نزلت في المشركين خاصة ، وإن الرسول ﷺ أمر الأعمى أن يتسل به إلى الله ، فرد الله عليه بصره .. إلخ .

هذه هي جملة الشبه التي تعلق بها طائفة من الناس وبنوا عليها مسالك

طائفة ، عكست رونق التوحيد الخالص ، وردت كثيراً من المسلمين إلى جاهلية طامسة مهلكة .

ونحن نغالب السامة التي تعترينا كلما خضنا في هذا الحديث ، أو سطرنا فيه حرفاً .  
فإن الجدل فيه طال مع وضوح الحق واستبانة النهج ، ولم يبق إلا أن يحمل الناس حملأً .

وإليك البيان الخامس لما سبق سرده من شبّهات :  
فأما أن العاصي ليس له اللجوء إلى الله مباشرة ، وأنه أولى به أن يستصحب أحد المقربين قبل مناجاة رب العالمين ، فكلام لا أصل له في الإسلام قط .  
إن إبليس دعا ربه مباشرة وأجيبي !!

﴿قَالَ رَبِّي فَأَنْظُرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُعْثُرُونَ (٣٦) قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ (٣٧) إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ﴾ (الحجر : ٣٦ - ٣٧)

والمسركون دعوا الله مباشرة وأجيبيوا :  
﴿دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (٢٢) فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَغُونُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ﴾ (يونس : ٢٢ ، ٢٣) .

فهل عصاة المسلمين يحرمون من حق أخذه إبليس وجنوده ؟  
إن أي مسلم يقع في خطأ ، فعليه أن يجأر بالدعاء إلى الله على عجل ، من غير توسيط نبي ، ولا ولى ، ولا إنسان ، ولا شيطان .

﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ﴾ (آل عمران : ١٣٥)

ثم إن الرجل إذا كان بحالة لا يقبل منه دعاء معها ، فلن يقبل فيه دعاء غيره له ، ولو كان الداعي سيد الأنبياء .

ألا ترى كيف رفض استغفار الرسول ﷺ لعبد الله بن أبي ؟  
فأما المسلم المعتمد ، فله - بل عليه - أن يدعو الله ، ولا ينظر في هذا الضرب من العبادة إلى مخلوق أبداً . . .

وصحيح أن إجابة الدعاء تقتضى الإخلاص والتقوى ، ولكن ما صلة ذلك بما نحن فيه؟

أتظن أن الرجل إذا فقد الحرارة والصدق والتقوى يذهب إلى ميت أو حتى ليجد لديه العوض بما فقده؟

هذا زعم باطل ، وليس في دين الله ما يؤيده ، بل إن دين الله ضدّه .

والقول بأن العمل لا ينظر إليه ، وإنما تعتبر النية المصاحبة له ، غير صحيح ، فالعمل المقبول - دينًا - يجب أن تتوافر فيه أولاً : النية الصالحة ، وثانياً : الصورة المشروعة .

وفقدان العمل لأحد هذين الركينين يبطله .

فالعمل المتفق ظاهره مع الشرع إذا كان صاحبه مرأى أو منافقاً يحيط بأجره .

والقصد الصالح إذا لم يجر في طريقه الذي رسمه الدين فلا قيمة له ولا يلتفت إليه ، والتشريعات الوضعية لا تكترث بحسن النية عند ارتكاب محظوظ ، وترى أن الجهل بالقانون لا يمنع من تطبيق القانون ، وذلك سداً للاحتيال وحماية للحقيقة .

فهل يكون دين الله أنزل من هذه التشريعات؟

ولماذا نستحب من وصف القبوريين بالشرك؟ ، مع أن الرسول وصف المرائين به فقال : «الرياء شرك» .

إن واجب العالم المسلم أن يرمي هذه التسلات النابية باستنكار ، ويبذل جهده في تعليم ذويها طريق الحق ، لا أن يفرغ وسعه في التمحل والاعتذار! ولست من يحب تكفير الناس بأوهى الأسباب ، ولكن حرام أن ندع الجهل يفتّك بالعقائد ونحن شهود .

أى جريمة يرتكبها الطبيب إذا هو طمأن المصدور ومنع عنه الدواء ، وأوهمه أنه سليم معافي؟ إن ذلك لا يجوز .

أما القول بأن الصحابة كانوا يتولّون إلى الله بأشخاص الأحياء أو الأموات فمنكر قبيح .

وما يروى من شعر منسوب إلى الإمام الشافعى فمنحول لا أصل له .

وقد ذكرنا - نحن - أن دعاء الإنسان لنفسه ولغيره مطلوب .

وقد جاء ذلك في القرآن على لسان النبيين والصالحين .

فمن دعاء إبراهيم :

﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ﴾ (إبراهيم : ٤١) .

ومن أدعية نوح :

﴿رَبَّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَ وَلَمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾ (نوح : ٢٨) .

﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلَا إِخْوَانَنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ﴾ (الحشر : ١٠)

وقد أمرنا النبي ﷺ أن يدعو بعضنا لبعض بظاهر الغيب .

ومن هذا القبيل ، وفي حدود تلك الدائرة من استعطاف العبيد لله ، وتواصيهم باستر哈مه واستغاثته ، طلب عمر من العباس أن يدعو الله للمسلمين ، فدعا العباس ، وكان المسلمون حوله يؤمّنون .

بَيْنَ الزبير بن بكار في الأنساب صفة ما دعا به العباس فقال : إن العباس لما استسقى به عمر قال :

«اللهم ، لم ينزل بلاء إلا بذنب ، ولا يكشف إلا بتوبة ، وقد توجه بي القوم إليك بمكانى من نبيك ، وهذه أيدينا بالذنب ، ونواصينا إليك بالتوبة ، فاسقنا الغيث» .

وليس ذلك مقصوراً على أن يدعوا من نتوسم فيهم الصلاح لمن نظن بهم التقصير فهذا خطأ ، بل الأمر أعم .

وقد طلب رسول الله ﷺ من عمر أن يدعوه له .

وأمر الرسول عليه الصلاة والسلام جمهور الأمة أن يدعوه له .  
أولسنا نصلى عليه كما أمر الله ؟

فما صلة ذلك بالتوسل على هذا النحو المجنون الذي سقط فيه العامة ، وجاراهم عليه الكسالى والمرتزقة والقاصرن من أدعية العلم ؟

ولست أدرى : ما علاقة التوسل بالأية الكريمة : ﴿وَأَمَّا الْجَدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَاحِبَا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَلْعَلِّيَا أَشَدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا﴾ (الكهف : ٨٢) .

إن الآية تفيد أن صلاح الآباء يمتد نفعه إلى النرية ، كما أن فسادهم ينتقل خطره إليها .  
﴿ وَلَيَخْشَى الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلَيَتَقَوَّلُوا اللَّهُ ﴾ ( النساء : ٩ )

فالصالحون بعد موتهم قد يظهر في أعقابهم أثر من بركة استقامتهم . ونقول : «قد» لأن للوراثة قوانين سنها رب الوجود الأعلى ولا تعرف بالضبط اتجاهاتها .

وقد كان إبراهيم من نسل رجل كافر ، وكان لنوح ابن عنيد الضلال . والله يقول في ذرية نوح وإبراهيم : ﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴾ ( الصافات : ١١٣ ) . ومن المنتسبين إلى الأسرة النبوية في هذا العصر من أساءوا إلى الإسلام والعروبة أشنع الإساءة .

فإن كان السائل يقصد أن هؤلاء هم أصنام العصر الحديث الذين يتسلل بهم المتسللون ، فقد كفروا بهم وأمنا بالله وحده .

إن الحسين لم يدفع عن نفسه وهو حي ، فكيف يدفع عن غيره وهو ميت ؟

وقوله تعالى : ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ ﴾ ( النساء : ٦٤ ) .  
ليس تصريحاً ولا تلميحاً إلى جواز التسلل .

والآية ناطقة بأن المجبى للظرف باستغفار الرسول ﷺ ، وذلك بداعه في أثناء الحياة لا بعد الموت .

وللصوفية شطحات في هذا الموضع إن صدقوا فيها فهي أحوال توقف عليهم وليس لدين الله بها شأن .

ومصادر التشريع معروفة .

ولم نعرف من مصادر التشريع أن فلاناً الصالح رأى في منامه كذا وكذا ، أو أن فلاناً المذوب خيل إليه في أثناء زيارته للروضة النبوية كيت وكيت .

ولقد كان ابن عمر لما فاض قلبه من حب الرسول ﷺ يتصرف تصرفات خاصة ، فكان في سفره ينزل حيث نزل الرسول ﷺ ، ويقعد حيث قضى حاجته ولو لم تكن له حاجة .

واعتبر العلماء هذا كله عاطفة لابن عمر وحده لا يلزم بها أحد ، ولا توصف بأنها شرع .

فإذا كان بعض الناس يحكى أموراً عن مجئه للرسول في قبره ، وأنه سلم فسمع الرد ثم حظى بتقبيل اليد! فهو بين حالتين :  
إما أن يكون كاذباً فلا قيمة لكلامه .

وإما أن يكون مجنوباً تخيل ف الحال ، ولا قيمة لكلامه كذلك ...  
ونحن لا ندع كتاب ربنا وسنة نبينا لهذه الحكايات .

أما ذلك الذي يوجب التوسل ويرى أن تأثير الميت أقوى من الحى فهو رجل مخبول!  
وزعمه بانتفاء الشرك ما دام الاعتقاد أن الفاعل هو الله كلام فارغ .  
وقد أبنا أن المشركين القدماء كانوا يعرفون أن الفاعل هو الله .

وأن توسلاهم كان من باب ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَ﴾ (الزمر : ٣) .  
وأن ندمتهم يوم القيمة إنما هو على تسویتهم المخلوق بالخالق :  
﴿تَالَّهُ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾ (٩٧) ﴿إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ (الشعراء : ٩٨ ، ٩٧) .  
وهنالك عشرات الآيات تؤكد هذا المعنى .

سيقول بعض الناس : إن القدماء كانوا يعبدون .

أما عوام اليوم فهم يدعون ويسألون فقط ، وشتان بين عباده الجاهلين وتوسل  
المحدثين بأولياء الله .

ونقول : هذه مغالطة ، فالسؤال والدعاء - بنص القرآن والسنة - عبادة محض :  
﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَآخِرِينَ﴾ (غافر : ٦٠) .  
وفي الحديث «الدعاء من العبادة» .

فلماذا نتوجه إلى البشر بما هو من خصائص الألوهية؟  
وإذا وقع الجهال في تلك الخطايا بغباؤتهم ، فلماذا لا نسارع إلى إنقاذهم منها ،  
بدل تزوير الفتاوى؟

وقد تذكر في هذا المجال قصة الأعمى الذي توسل إلى الله بنبيه ﷺ ليرد إليه  
بصره .

ومع أن القياس - مع الفارق لو صحت القصة - فهذا الأعمى دعا الله ، وأولئك  
الحمقى يدعون غيره .

إلا أن القصة نفسها ليست من قسم الحديث الصحيح .

والاحتجاج بالأثار الضعيفة فى العقائد والأحكام لا يقبل من صاحبه .

ومثل هذه الرواية قد تروج عند الوعظ بفضائل الأعمال .

وآيات القرآن ينظر فيها إلى عموم اللفظ لا إلى خصوص السبب .

وقد حرم الله الشرك على العرب فهو على غيرهم حرام .

فالقول بأن الآيات نزلت فى أهل الجاهلية وحدهم جهالة لا نأبه لقائلها ، ولا  
نقيم لها اعتباراً .

رزقنا الله صدق التوحيد ، وأحياناً وأماتنا عليه .

جاء عن النبي ﷺ : «الشرك أخفى من دبيب الذر على الصفا في الليلة  
الظلماء ، وأدنى أن تحب على شيء من الجحور ، وأن تبغض على شيء من  
العدل ، وهل الدين إلا الحب والبغض؟» .

ثم تلا : ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ  
وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (آل عمران : ٣١) .

يعنى أن إخلاص التوحيد يقتضى محبة العدل وكراهية الظلم .

إذا أحب الإنسان جائراً وكره عادلاً فقد أشرك ، فإذا كان حس الإسلام مرهفاً  
إلى هذا الحد فى تحيص القلوب ونقد اتجاهاتها الخاطئة ، فكيف يسوغ أن نأتى إلى  
رجل يجأر بالدعاء لغير الله ، ويختلف ويرجو غير الله ، ثم نقول له : لا بأس عليك؟

إن موقف العالم المسلم فى هذه القضية ليس موقف المحامى الذى يدافع عن الجرم  
فيقف ساعة أو أكثر لزييف التهمة وبيهق القانون!! بل موقف الذائد عن معالم الإسلام .

إذا كان لا يعاقب المتهם لأنـه جاـهـل - كـما يـقـولـون - فـلـيـعـلـمـه دـيـنـ اللهـ ، ولا  
يـتـرـكـهـ نـهـيـاًـ لـلـشـيـاطـيـنـ .



الكمال الأعلى



## القدرة

العالم وما فيه من سكون وحركة ، أثر لقدرة الله سبحانه وتعالى . وليست شيء ما قدرة ذاتية يستمدّها من طبيعته المجردة .

فإذا رأيت البذور تشق التربة ، وتنمو رويداً رويداً لتسنّى على سوقها ، فذلك بقدرة الله .

وإذا رأيت الأمواج تلطم الشطآن رائحة غادحة لا تهدأ حتى تثور ، فذلك بقدرة الله ، وإذا رأيت القاطرات أو الطائرات تنهب الفضاء وتطوى الأبعاد ، وتحمل الأثقال فذلك بقدرة الله .

وإذا رأيت البشر يموج بعضهم في بعض ، وينفعون بالحب والبغض ، والفرح والحزن ، وينطلقون عاملين ، أو يهدّون نائمين فذلك بقدرة الله .

وسواء شعرت أو لم تشعر ، فنبضات قلبك في حنائك ، وسريان دمك في عروقك ، وكمنون الحس في أعصابك ، وتجدد الحياة في خلاياك ، وانسحاب الإفرازات من غدّتك ، ذلك كله بقدرة الله .

لا تحسّن شيئاً في الكون قادرًا بنفسه .

فكما أن القدرة أبدعته أولاً من عدم ، فقد أودعت فيه من أسرارها ، وبثت فيه من آثارها ما يدل عليها .

وبعض الجاحدين من علماء الطبيعة يردون ما يقع تحت أبصارهم من هذه الدلائل الباهرة إلى مجهول ممحض ، أو قوى كامنة في المواد والعناصر المختلفة .

وهذا تحريف شائن ، وتسفيه للعقل ، ومحالطة للواقع .

إن النور المتولد عن انتشار الكهرباء في الأسلام ، والحركة الناشئة عن امتداد الأبخرة في الموسير ، والحديد المرتفع في الجو ، نتيجة تغيير المراوح الدائرة لمقادير الضغط حول الطائرة ، كل أولئك لا يرفع قدر عنصر من العناصر المخلوقة ، فيهاب له مرتبة الوجود المستقل ، فضلاً عن الإيجاد الرائع !

لماذا يطلب منا أن نظن في مواد التربة أنها - بقدرها - خلقت النبات؟

ولو كان ذلك حقاً ، فما الذي يمنع التربة أن تكون إلهًا؟

ولو كانت العناصر جمیعاً بهذه المثابة مع حركاتها وسكنها ، فأی خطأ نقع فيه  
نتیجة هذا الفرض الأحمق؟ .

أليس أقصر طريق نصل به إلى الحق أن ننظر إلى العالم كله ، من أرضه  
لسمايه ، على أنه صنع القدرة العليا ، وأن كل ما يتجدد فيه إنما يقع تحت إشراف  
القدرة وهي منتها؟

من المؤسف أن تكون السمة الغالبة على العلوم الطبيعية كافة أنها تقوم على البحث  
المجرد في مادة الوجود ، وعلى تعرف حقيقة العلاقات والروابط بين شتى العناصر .  
وقلما تلتفت إلى شيء بعد ذلك ، إذا وفقت إلى نتائج معينة في موضوع بحثها .

وتنتهي أغلب هذه العلوم من يدرسونها إلى علم جيد بالخلوقات ، وجهل مطبق  
بنحالها ؛ لأنه لم ترد إليه إشارة ما في غضون بحوثها الكثيرة المتشعبة .

وهذه - لا ريب - خيانة علمية ، فإن دراسة هذا الكون العظيم تنفذ إلى صميم  
الفكر الحر بأشعة من الهدى والإيمان . وتجعل الإنسان يتطلع - ملء الفؤاد -  
بعواطف الرهبة والرغبة إلى هذا الخالق العظيم .

وهذه البحوث المجردة تشعر بآثار القدرة الرائعة فيما تتناوله من نواحي الطبيعة ،  
غير أنها تطويها طيّاً تحت أسماء مبهمة ، و تستدرج المتعلم بإجراء الملاحظات  
والتجارب ، ثم تشغله بتدوين النتائج القريبة وحسب !

أما الالتفات من وراء هذه الحجب الشفافة إلى عظمة الله - جل جلاله - فأمر لا  
يكتثر له كثير من علماء الكون والحياة .

وهكذا تظل بحوثهم مبتورة ؛ لأنها تنقصها الحلقة المفقودة بين الخلق والخالق .

من ذلك كله نعلم أن الله قدير على كل شيء ، وأنه قوى متين ، وأنه لا يئوده  
خلق ولا أمر .

﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهَا قَدِيرًا﴾  
(فاطر : ٤٤)

والقدرة في مجالها الواسع لا يعييها شيء البتة ، وأثارها التي نشهدها تدل على طاقة لا تقف عند حدود .

وليس معنى ذلك بدهاهة أن تخرج القدرة على منطقها .

فيقال - مثلاً : إنها لا تستطيع قلب الحقائق !

وقد كان الدكتور «زكي مبارك» سخيفاً ، ولعله كان «سكران» يوم كتب في (البلاغ) : إن الله لا يستطيع إخراجي من ملکه ، وإن الله لا يستطيع الجمع بين النقيضين !

والجنون فنون .

## الإرادة

والله سبحانه وتعالى فيما خلق وفيما يخلق ، وفيما ذَرَ ويدبر به شئون العالم - كان يصوغ الكائنات في الأوضاع التي يريدها ، ويضفي عليها الأوصاف التي يشاؤها ، ويبيرزها في الأوقات التي يختارها ، لا يستكره أحد على شيء من ذلك كله .

وما ترى في الأرض والسماء من تنوع في الوجود ، وتنافر في السمات ، هو مظاهر الإرادة الحرة في تعلقاتها كافة .

فما أوجده الله في هذا العصر كان من حقه الكامل أن يوجد في الأيام الخالية .

وما جعله الله كوكباً متأللاً كان يستطيع جعله جندلاً بارداً .

وتوزيع الصفات والأحجام والأحوال في أنحاء الكون العريض ليس إلا المشيئة العليا لله عز وجل .

ولو أراد أن يخلق العالم الذي نعيش فيه على نحو آخر في قوانينه وأنظمته وأحيائه وأشيائه كلها لفعلَ .

وإنك لترى انتلاق المشيئة دون أي عائق في إخراجها الأصناف المختلفة من الأصل الواحد !

فالحقول المجاورة تختلف محصولاتها كماً وكيفاً !

والبذور المجاورة تتفاوت فروعها حلاوة وحموضة ولوناً وزناً في النبات ، ولؤماً ونبلاً وذكاءً وبلادةً في الإنسان والحيوان .

﴿ وَفِي الْأَرْضِ قَطْعٌ مُتَجَاهِرٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَرَزْعٍ وَنَخْيلٌ صَنْوَانٌ وَغَيْرٌ صَنْوَانٌ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنَفَضَّلُ بَعْضُهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكْلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ (الرعد : ٤) .

وقد يدلي الأئمة على عظمة الإرادة - في هذا المعنى - بالنحل يأكل من ورق الشجر فيحوله شهدًا ، ويأكل منه الدود فيحوله حربيراً ، وتأكل منه أطيار أخرى فتحوله قدرًا .

وإذا اتجهت الإرادة إلى شيء فسيتحيل أن يتخلّف أثراها .

﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لَمَا يُرِيدُ﴾ (هود: ١٠٧) ، ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ (يس: ٨٢) .

فإرادة الله نافذة في السماء والأرض ، لا راد لها ولا معقب عليها .

﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ﴾ (القصص: ٦٨) .

وقد تطلق الإرادة على قصد الشيء بأسلوب سلبي .

فأنت إذا خرجمت من بيت يستطيع صاحبه منعك من الخروج منه ولكنه تركك ، فهو بسكته يريد خروجك .

والى هذا المعنى يشير المتنبى - لما ترك سيف الدولة مغاضبًا - ثم قال مبرراً عمله وملقياً التبعية على صاحبه :

إِذَا ترَحَّلْتَ عَنْ قَوْمٍ وَقَدْ قَدَرُوا إِلَّا تَفَارَّقُوهُمْ فَالرَّاحِلُونَ هُمُو

ومثل هذا ترك أمرى يمشى في طريق الضلاله ويهيم على وجهه ، لأن حرم أسباب اللطف ، والله قادر على سوقها إليه لو شاء !

ولعل ذلك تفسير قوله تعالى :

﴿وَلَا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضْرُوا اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلَّا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي الْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ (آل عمران: ١٧٦) .

﴿وَلَا يَحْسِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ﴾ (آل عمران: ١٧٨) .

## الحكمة

وشمول الإرادة وعموم القدرة ، وكون الله سبحانه يفعل ما يريد متى يريد وكيف يريد ، ليس معناه أن أمور الخلق والرزق ، وشئون القبض والبسط ، وحظوظ الرفعة والضفة ، والإعزاز والإذلال ، والنصر والهزيمة - أن هذه جمیعاً تصدر على طريقة الارتجال السريع ، أو الخواطر السانحة ، أو تتم اتفاقاً وتقع مصادفات عارضة! كلا . كلا .

فإن الكون كله خاضع لشبكة دقيقة النسج من الأسباب والمسببات ، والسنن الثابتة الخالدة ، والقوانين المترابطة المتكاملة ، لا تضطرب ولا تختلف ، ولو أجمع البشر على مناقضتها .

فالنبات يتم نضجه بالإرادة والقدرة ..

ولكن مظهر الإرادة والقدرة فيما نعرفه من غرس وسقي وتعهد ، وزمان ومكان .

والجنتين يكتمل بشرأً سوياً بالإرادة والقدرة .

ولكن اكتماله في أطوار وأحوال ، لابد من توافرها ، ويستحيل أن يولد بغيرها .

وقول الله إنه يؤتى الملك من يشاء وينزع الملك من يشاء لا يعني أنه - بين عشية وضحاها - يقيم دولة ويهدم أخرى .

فدون إقامة المالك وقبل انهيارها توجد مقدمات طويلة تستغرق سنين أو عصوراً ، حتى تقع نتائجها الالزمة .

وأصحاب العقول الضيقة والأفكار القاصرة يحسبون أن وصف الله عز وجل بأنه يفعل ما يشاء ، معناه أن أحکامه في عباده لا ضابط لها ولا رابط بينها .

ولعلهم يقيسون سعة السلطان الإلهي على ما عهدوه من تصرفات ذوى السلطة فيهم .

أولئك الذين يخبطون خبط عشواء ويعبثون عبث الحمقى .

تعالى الله عما يظن الجاهمون علوًّا كبيراً .

إن الأسباب والمسببات هي المفاتيح الملقاة بين أيدي البشر ، ليصلوا بإرادتها إلى ما وراءها من خير أو شر .

و عموم المشيئة والقدرة مقيد بما شرع الله في كونه ، أو بين عباده من قوانين كونية ، أو قوانين شرعية .

كذلك ليس معنى أن الله يفعل ما يشاء أنه يتيب العاصي أو يعذب الطائع ،  
أى أنه يجوز عليه الظلم ، ويقع منه الغبن !!

وهذا جهل شنيع ، ونسبة ذلك إلى الله تكذيب لما قال في كتابه العزيز ..

ثم إن هذه العدالة مردها إلى ما ينبغي لله من كمالات بدهة . وليس مردها إلى أنه لو ظلم تعرض لعقاب أو سؤال ، فذلك مستحيل .

ومن أين يحدث ذلك ، وهو المتفرد في الوجود بالألوهية ، بين عبيد عَنْهُ له وجوههم ، وذلت له رقابهم !؟

إن بعض العامة من المسلمين يظنون في انطلاق المشيئة أن السنن الكونية صفر ، وأن العدالة العليا قد تتخلف ، ونشأ عن هذا استهتار غبى بالأعمال والمسؤوليات ؛ سنعالجه عند الكلام على القضاء والقدر .

## الحياة

مراتب الوجود تختلف رفعة وضعة : فالحمداد أنزل رتبة من النبات ، والحيوان أعلى درجة من النبات ، والوجود الإنساني أرقى من أنواع الوجود الأخرى .

وأتصف الله سبحانه وتعالى بالحياة معناه أن وجوده بلغ الغاية في عظمته وأثاره ، فهو موجود ، ويعرف أنه موجود ، وهو يهب الوجود لغيره عن إدراك و اختيار ، ومن ثم فهو حي .

إن بعض الفلاسفة الذين يقولون بأن العالم مخلوق في وجوده بغيره ، ويسمون الخالق علة العلل أو مبدأ الوجود ، يعطون صورة مبهمة عن هذا الوجود الأعلى .

حتى لتصبح أن صدور الكائنات عن بارئها الأعظم يشبه التفاعلات الكيماوية التي لا روح فيها ولا حياة معها ، وهذا ضلال . . .

فدلائل الحياة الكاملة تنبثق من الذات العليا ابتدأً يتضاءل أمامه كل ما نعرف من صنوف الحياة ودرجاتها المختلفة .

أطلق خيالك العنان ، وتصور كل ما تنتجه الأيدي «الحياة» من أعمال ، وما تنشئه العقول «الحياة» من أفكار ، وما تهتز به الأفئدة «الحياة» من مشاعر .

واجعل هذا الخيال يضم أشتات ذلك من مشارق الأرض وغارتها ، ويستجتمع ما حدث في الأعصار الخالية ، وما يحدث اليوم ، وما سوف يحدث غداً ؟ إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها . . .

إن مظاهر هذه الحياة المفعمة بالقوة والإنتاج لا تُعدُّ شيئاً مذكوراً بالنسبة إلى الحياة الإلهية الواسعة ، بل هي أثر ضئيل من أعمال الحي الذي لا يموت ، الحي الذي ينفح من روحه في الموات فيهتز ، وفي الحمداد فيتحرك :

﴿إِنَّ اللَّهَ فَالَّقُ الْحَبَّ وَالنَّوْيٍ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيِّ ذَلِكُمْ اللَّهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ﴾ (آلأنعام: ٩٥) ، ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّوْمُ﴾ (آلبقرة: ٢٥٥) .

## الوَالَم

الله تعالى عالٍم بكل شيء ، لم يسبق معرفته جهل ، ولا يعدو عليها نسيان ،  
ولا يمكن أن تخالف الواقع .

وعلمه محيط بالأمس واليوم والغد ، بالظاهر والباطن ، بالدنيا والآخرة .  
قد يعرف الإنسان شيئاً عن حاضره ، وقد يذكر طرفاً من ماضيه ، وما وراء ذلك  
 فهو بالنسبة إليه عماء .

بيد أن الإنسان لا يذكر من ماضيه الطويل إلا قليلاً من الحوادث ، ولا يدرى من  
تاريخ العالم الذي يعيش فيه شيئاً طائلاً .

لكن الله - وحده - يحصى أعمالنا الماضية ساعة ساعة ، ويسجل أحوال  
العالم الغابر دولة ، وحادثة حادثة .  
﴿قَالَ فَمَا بِالْقُرُونِ الْأُولَىٰ﴾ (٥١) ﴿قَالَ عِلِّمْهَا عِنْدَ رَبِّيٍ فِي كِتَابٍ لَا يَضِلُّ رَبِّيٍ وَلَا  
يُنْسِي﴾ (طه : ٥٢ ، ٥١) .

إنه علم يشرف على كل شيء ، فيجلی بواطنه وخوافيه ، ويكتشف بداياته  
ونهاياته ، ويكتنف ذاته وصفاته .

فالشهود والغيب لديه سواء ، والقريب والبعيد والقاصى والدانى .  
﴿إِلَيْهِ يُرْدُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِنْ ثَمَرَاتٍ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُثْنَىٰ وَلَا  
تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ﴾ (فصلت : ٤٧) .

والعلم الإلهي يشرف على كل شيء إشرافاً تاماً ، ويهيمن على أطوار الموجودات  
- ما يحس منها وما يتوهם - هيمنة كاملة .

فعدد ما في صحارى الأرض من رمال ، وعدد ما في بحار الدنيا من قطرات ،  
وعدد ما في الأشجار من ورقات ، وعدد ما في الأغصان من ثمار ، وما في السنابل  
من حبوب ، وما في رءوس البشر وجلودهم من شعر .

ثم ما يمكن أن يطأ على هذه الأعداد الكثيرة من أحوال شتى ، وما تحتاج إليه في وجودها من قوى متعددة ، وما يعتريها من أوصاف متغيرة - ذلك كله يستوعبه شعاع واحد من أشعة العلم التي لا تدرى عقولنا من كنهها إلا قليلاً :

﴿وَأَسْرُوا قَوْلَكُمْ أَوْ اجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ﴾ (الملك: ١٣) **أَلَا يَعْلَمُ مِنْ خَلْقِهِ هُوَ الْأَطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ (الملك: ١٤)**

وهذا العلم من خصائص الذات المقدسة .

وقد ينير الله بعض العقول بحقائق يسيرة ، على قدر طاقتها من المعارف الكونية ، أو رشحات ضئيلة من الغيوب الخفية ، حسب قواعد مدرستة ، وحكم مأتوسة .

وما وصل إليه البشر من ذلك مقرر معروف ، وما أوتوا إلا القليل .

أما الله عز وجل - فكما قال في كتابه :

﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ (الأنعام: ٥٩)

## السمّع والبصر

عن عائشة رضي الله عنها : الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات .

لقد جاءت المجادلة «خولة» إلى رسول الله ﷺ في جانب البيت تحدثه ، ما أسمع ما تقول ، فأنزل الله عز وجل :

﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ﴾ (المجادلة : ١) .

أجل ! فما من كلام يدور بين الناس ، أو حديث يتجادلون أطرافه إلا سبق وقوعه إلى سمع الرحمن جل وعلا ، قبل أى شيء !

ولا تحسين أن الله حين يسمع نحوى جماعة يشغله ذلك عن سماع قوم آخرين .

كلا ، فما يشغله شأن عن شأن ، وما تغيب عنه همسة وسط الضجيج ، ولا تشتبه عليه لغة على اختلاف الألسنة .

إنك - بالوسائل التي هدى إليها البشر - تجلس في المشرق فتنقل إليك محطات الإذاعة والأغاني والأحاديث من المغرب ، طاوية الأبعاد الشاسعة .

فما أدرانا بما وراء ذلك من أسرار الكون .

وما أيسر - في منطق العقل - أن يشرف رب الكون بسمعه على كل حركة وسكنة في الوجود ، تنبعث من مصدرها القريب أو البعيد - وليس ثم قرب ولا بعد بالنسبة

إلى الله - فيعلم كنها ، ويسمع صوتها ، ويبصر وضعها ! إن ربك يسمع كل صوت .

وهناك أصوات يسمعها ويحبها ؛ «ما أذنَ الله لشِئَ عَادَنَهُ لنبِي حسن

الصوت يتغنى بالقرآن ، يجهر به » .

وكما يحب الله صوت الوحي ، تتلوه الألسنة ؛ يكره صوت الفحش والسوء ؛

﴿لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظَلِمَ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلَيْمًا﴾ (النساء : ١٤٨) .

ولا تستكثر أن يقال لك : إن الله يسمع خفقات القلوب في خفايا الخلق أجمعين .

فما القلوب إلا أثر قدرته ، شحنها بالحياة ثم دفعها فهى تسير إلى أجل معلوم ،  
فكيف لا يسمع أثر ما أوجد ؟  
وكما أن الله يسمع كل شيء ، فهو يشهد كل شيء ، ورؤيته تنظر في أعماق  
الظلمات فتستشف كواطنها .

فما هو بحاجة إلى ضياء يبصر به الخفي ، أو مكابر يعظم به الدقيق .  
إذا كنت ثالث ثلاثة ، فاعلم أن هناك رابعاً يبصر ما تفعلون ، ويسمع ما تقولون .  
﴿لَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمَعْ مَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا﴾ (الكهف : ٢٦)

عندما أرسل الله موسى وهارون إلى فرعون إلى توجسا من طغيانه ، وقالا :  
﴿رَبَّنَا إِنَّا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَىٰ﴾ (٤٥) قال لا تخافا إني معكم أسمع  
وأرى ﴿(طه : ٤٥ ، ٤٦)

إنه معهما ، ومع كل كائن ، من بدء الخلق إلى قيام الساعة ، وما قبل ذلك وما  
بعد ذلك ، يسمع ويرى .  
وهو - سبحانه - قد ركب في وجوهنا هذه العيون التي نقرأ بها ونكتب ، ونشهد  
بها كما نشاء .

ولكن ما قيمة رؤيتنا هذه إلى جانب الرؤية الإلهية المحيطة الشاملة .  
لو أن كل ذي بصر انتظموا صفاً يستغرق محيط الأرض ، ثم اجتهدوا في رؤية  
ما حولهم ، ما أبصروا شيئاً يذكر إلى جانب الرؤية الإلهية التي تستوعب جميع  
المدركات ، من جميع الجهات ، في وقت واحد ، سواء فيها المستخفى بالليل  
والسارب بالنهار ، الحالى وحده ، والبارز للناس :  
﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ (يوس : ٦١)

والإحساس بهذه الحقيقة جزء من الدين ، بل هو قمته العليا :  
«الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك» .  
وملاحظة العبد لله أساسها شعوره بأنه - سبحانه - قائم على كل نفس بما  
كسبت ، ومطلع على ما أسرت وأعلنت ، وذلك وحده لب التقوى وسر الإخلاص .

## الكلام

هو وسيلة للإبانة عما في النفس من معارف ونصائح ورغبات شتى ، وتفهيم ذلك لآخرين .

ولاشك أن الله سبحانه وتعالى مستحق لهذا الوصف .

فقد عهد إلى ألف من ملائكته ، بالقيام على شئون الإحياء والإماتة ، في أنحاء العالم العريض ، كما عهد إلى ألف وألف منهم بشئون شتى ، لا ندري منها إلا القليل . وهذا التسخير الدائم خاضع لأوامر الله التي يتكلم بها ، خلقاً ورزقاً ، ورفعاً وخفضاً ، ومحوا وإثبأ ، وتقديرًا وتدبيرًا . . . إلخ .

وما حفل به علم الله فوق الحصر ، وما يدل على هذا العلم - من كلمات لا نهاية لها . كذلك .

إن أحدهنا - في مباشرة أعماله المحدودة - يحتاج إلى قاموس من الألفاظ .

فما ظنك برب العالمين ، وهو يحكم ملكته الواسع العظيم؟

ألا ترى أن كلامه من السعة والاستبحار على النحو الذي يقول الله تعالى فيه : «**وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ بَحْرٍ مَا نَفَدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ**» (لقمان : ٢٧) .

«**قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفَدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا**» (الكهف : ١٠٩) .

وكتب الله التي أنزلها على أنبيائه مظهر من مظاهر اتصافه جل شأنه بـ «الكلام» .

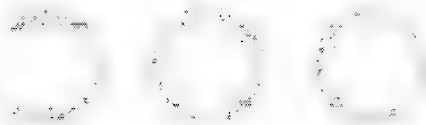
وقد كلام الله موسى تكليماً ، وسوف يكلم كثيراً من عباده يوم القيمة .

وأرسل الروح الأمين بختام الوحي إلى صاحب الرسالة العظمى .

فكان القرآن الكلمة الأخيرة في هدایات الله لعباده .

﴿وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا مُبْدِلٌ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ (الأنعام: ١١٥)  
أما حقيقة الكلام - كصفة الله - فلا نقص فيها ولا نطيل؛ لأننا دون هذا  
المجال بكثير.

بيد أننا نجزم بأن الكلام الإلهي ليس ألفاظاً تصنعها الشفتان واللسان، وتضبطها  
الرئتان والحنجرة والأسنان، فذاك شأن الإنسان لا وصف الرحمن.



## أنت أنت الله<sup>(١)</sup>

إذا ما اتجه الفكر في السماوات حيث انتشرت النجوم في الليل ، وإذا ما كلَّ  
البصر فيما لا نهاية له في الأفق المظلمة ، وإذا ما خشعت النفس خشعتها من  
رعب السكون الشامل ، فإنك تشرف بوجهك الكريم من خلال هذه الأفاق ،  
وتسمع صوتك في ذلك السكون ، وتنس بعظمتك النفس الخاشعة المطمئنة .  
حينئذ تبدو الأفاق المظلمة كأنها باسمة مشرقة ، ويتحول السكون إلى نبرات  
مطربة ، تنبئ من كل صوب ، وحينئذ تتغنى النفس الخاشعة لقول :  
«أنت أنت الله» .

إذا ما كان المتأمل على شاطئ البحر الخضم ، وأرسل الطرف بعيداً ، حيث  
تحتلط زرقة السماء بزرقة الماء ، وحيث تحدِّر شمس الأصيل رويداً رويداً كأنها  
الإبريز المسجور ، لتغيب في هذا المتسع الملح الأجاج ، وحيث تنهادى الفلك ذات  
الشرع الأبيض في حدود الأفق الملون بألوان الشفق ، كأنها طائر يسبح في النعيم -  
إذاً يشعر المتأمل بعظمة واسعة عظمة البحر الواسع .

إذاً تقر العين باطمئنان الفلك الجارى على أديم الماء المهد ، وفي رعاية الله  
الصمد ، حيث يكون مظهر العظمة ، وحيث تطمئن النفس لرؤية ما تطمئن إليه في  
منظار جميل .

إذاً يدق الفؤاد بدقائق صداتها في النفس : «أنت أنت الله» .

إذاً انطلقت السفينة بعيداً في البحر الْجَيْ ، وهبت الْزَوَابِع ، وتسابقت  
الرياح ، وتلبد بالسحب الفضاء ، واكتَفَرَ وجه السماء ، وأبرق البرق ، وأرعد الرعد ،  
وكانت ظلمات بعضها فوق بعض ، ولعبت بالسفينة الأمواج ، وأجهد البحار  
جهده ، وأفرغ الربان حيلته ، وأشرفت السفينة على الغرق ، وتربيص الموت من كل  
صوب وحدب .

(١) من «خواطر نفس» للدكتور منصور فهمي .

إذ ذاك يشق ضياؤك هذه الظلمات والمسالك ، وتحيط رأفتك بهذه الأخطار والمهالك ، وتصل بحباب نجدتك المكروبين البائسين .

إذ ذاك يردد القلب واللسان : «أنت أنت الله» .

وإذا ما اشتد السقم بين أحاطت به عنابة الأطباء ، وسهر الأوفياء ، ونام بين آمال المخلصين ودعوات المحبين ، ثم ضعفت حيلة الطبيب ، ولم ينفع وفاء الحبيب ، واستحال الرجاء إلى بلاء .

إذ ذاك تجلى مستوياً على عرش عظمتك ، والنواصى خاشعة ، والنفوس جازعة ، والأيدي راجفة ، والقلوب واجفة لتقول : «أنا قضيت» . ويقول الطبيب والقريب والحبيب : «لك الأمر ، أنت أنت الله» .

وإذا ما باين الدنيا إنسان وبأينته ، إذ ينظر إلى المال فيلقاه فانياً ، وإلى الجاه فيلقاه ذاوياً ، وإلى الأمانى فيلقها زائلة ، وإلى الآمال فيجدها باطلة ، وإلى الشهوات فيجدها خادعة كاذبة ، وإلى المسرات فيجدها أفلة غاربة .

إذ ذاك يستغنى عن الجاه والمال ، وتشل فى نفسه حركة الآمال ، وبين جاه يدول ، وأمل يزول لا يملا فراغ النفس إلا ذكرك : «أنت أنت الله» .

وإذا ما وقعت العين على زهرة تتفتق في الأكمام ، أو تلاقت العين بعين يملؤها الحُسْنُ والابتسام ، وإذا أعجب العجبون بجمال الفجر المتنفس ، وتغريد الطير المتربيص ، وعاود الصدر ان شراحه ، وملاً القلب ارتياحه .

إذ ذاك يشرق في قلوبنا نورك الجميل ، فنراك «أنت أنت الله» .

فيما يمس النفس من مظاهر العظمة ، ومظاهر السعة ، ومظاهر الرحمة ، ومظاهر القدرة والقضاء ، ومظاهر الدوام والبقاء ، ومظاهر الجمال والجلال ، اعتاد الناس أن يصفوك بالعظيم ، والواسع والرحيم ، والقادر والدائم ، والجميل والجليل ، وأوتار القلوب تردد : «أنت أنت الله ، أنت أنت الله» .

القضاء والقدر



## الإيمان بالقضاء والقدر

الإيمان بالقضاء والقدر عقيدة من العقائد التي أسسها الإسلام على الإيمان بالله عز وجل ، وبنها على المعرفة الصحيحة لذاته العليا ، وأسمائه الحسنى وصفاته العظمى .

ولا ريب أن الإسلام قد أوجب لله نعوت الكمال ، وصفات الجلال والجمال ، دواعي الحمد والتمجيد .

ووافق العقل النقل فى ذلك كله ، ثم فصلت هذه الكمالات الواجبة لرب الوجود : ﴿الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ (٢) وَالَّذِي قَدَرَ فَهَدَىٰ﴾ (الأعلى : ٢ ، ٣) .

فكان فى عداد ما ينبغي الإيمان به والاطمئنان إليه أن لله وحده صفات العلم الواسع ، والإرادة الشاملة ، والقدرة الكاملة ، وأنه - سبحانه - فعال لما يريد ، عالم بما يفعل .

نعم إن الله وسع كل شيء علمًا ، وأحاط بكل شيء خبرًا .

سواء فى هيمنته : دبيب النمل فى جحورها ، أو وثبات الأفلاك فى مداراتها .

وشمول علمه يستغرق الأمكانة على تعدادها ، والأزمنة على تطاولها ، فما تغيب عنه بقعة فى المشرق أو فى المغرب ، وما يغيب عنه يوم فى الأزل أو الأبد .

وأحداث الحياة - وما أكثر ما يلوح فى آفاق الحياة من خير وشر ، وبأى ورجاء ، وحزن وفرح ، ذلك كله استوعبه العلم الإلهى عدًا وإحصاء :

﴿وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالٍ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ﴾ (يونس : ٦١) .

وفى صفحات هذا الكتاب خُطّت سطور القضاء والقدر ، وعرفت مصاير الأمور ، ووضّحت نهاياتها ، من شقاوة وسعادة . ولكن أتى لنا علم بذلك ؟

إِنَّمَا الْفَيْبُ كِتَابٌ صَانَهُ  
عَنْ نُعْيَيْنَ وَالخَلْقَ رَبُّ الْعَالَمِينَ  
لَيْسَ يَبْدُو مِنْهُ لِلنَّاسِ سِوَى  
صَفْحَةِ الْحَاضِرِ حِينَ أَبْغَدَ حِينَ

ويتعلق القضاء والقدر بواقع الحياة وأحداثها ، وأعمال الناس وتصرفاتهم على  
نحوين واضحين متميزين! لكل نحو منهما حكمه الخاص وأثاره التي تترتب  
عليه .

ويبين كلا القسمين فوائل قائمة ، تجاهلها يُوقعُ فِي الدِّينِ الْغَمُوضِ  
والأضطراب ، ولذلك سنوضح حدود كل قسم ومعالجه .



## نحن مَجْبُورُونَ فِي هَذَا كُلَّهُ

هناك أمور تحدث وتتم بمحض القدرة العليا ، وعلى وفق المشيئة الإلهية وحدها ، وهى تنفذ فى الناس طوعاً أو كرهاً ، سواء شعر بها الناس أو لم يشعروا . فالعقل ومقدار ما يودع فيها من ذكاء أو غباء ، والأمزجة وما يلبسها من هدوء أو عنف ، والأجسام وما تكون عليه من طول أو قصر ، وجمال أو قبح ، والشخصيات وما تطبع عليه من امتداد أو انكماش ، والزمان الذى تولد فيه والمكان الذى تحيى به ، والبيئة التى تنشأ فى ظلها ، والوالدان اللذان ينحدر منها ، وما تركه الوراثة فى دمك من غرائز وميل ، والحياة والموت ، والصحة والمرض ، والسعنة والضيق ، ذلك ومثله ، لا يد للإنسان فيه .

فأصابع القدر وحدها هى التى تتحرك ظاهرة وباطنة ، لتوجه الحياة كما يريد صاحب الحياة .

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ۚ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (آل عمران : ٥٦ ، ٥٧).

وغمى عن البيان أن شيئاً من هذا ليس محل مواجهة ولا موضع حساب ، وإنما لفتنا النظر إليه لتعرف أن الجنسية التى تنتمى إليها ، واللغة التى تنطق بها ، بل نوع التكوين الذى يوجد الإنسان عليه ، ذكراً كان أو أنثى .

هذا شيء من الخصائص التى لا قبل لنا بها ، ولا سبيل لنا إليها ، وفي مثلها يساق قول القرآن الحكيم :

﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ سُبْحَانَ اللَّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ ۚ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكْنِى صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلَمُونَ ۚ وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ (القصص : ٦٨ - ٧٠).

والإيمان بهذا الضرب من القدر واجب ، والأدلة عليه متظاهرة من العقل والنقل .

وعلى المؤمن أن يوقن - من أعماق قلبه - أن هذه أمور مفروغ منها ، مفرقة على ذويها ، من قديم جفت الأقلام بها فلا راد لها .

هذه أمور علمها الحق وأرادها ، ونفذها استقلالاً ، ولسنا منها فى قليل ولا كثير ، وقد أحسن سلفنا الصالح الإيمان بها فكان أثراها فى مسلكهم رائعًا .

وإذ علم الواحد منهم أن أجله مكتوب لا ينقصه الإقدام ولا يزيده الإحجام ، أدى واجبه على وجهه الأكمل ، وفي أذنيه دوى التوجيه الإلهى :

﴿قُلْ لَنْ يُصِيبنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (التوبه : ٥١)

ومواضع الرجوع إلى القضاء والتسليم لله فيما أراد ، كثيرة متنوعة ، وهى تعطى الرجل صلابة وقوة واندفاعاً ، وتملؤه عزيمة وتحملًا وجلادة .

## هُنَا إِرَادَتْنَا حُرَّةٌ

أما القسم الثاني من متعلقات القضاء والقدر ، فهو يتصل بأعمال على عكس الأولى .

ونحن نشعر حين أدائها بيقظة عقولنا ، وحركة ميلونا ، ورقابة ضمائرنا .

فما مدى صلتنا بها ؟ وما معنى نسبة القدر إليها ؟

الخطب سهل جداً ، وسنجيب على هذا التساؤل بما يذر شبهة المشوشين هباءً إن شاء الله .

إننا نُحس باستقلال إرادتنا وقدرتنا فيما نباشر من أعمال تقع في دائرة هما ، وكان يكفي هذا الإحساس دليلاً على حرية هما ، لو لا أن هناك من يزعم أن الإحساس يكذب أحياناً .

ولكننا نطمئن إلى صدق هذا الإحساس ، ونكتسب ما يغض من قيمته بعد أن نرجع إلى القرآن الكريم نستفتية في ذلك .

ونحن نجد القرآن يؤكّد هذا الإحساس البديهي ، وينوه بحرية الإرادة الإنسانية :

﴿وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رِبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلِيؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفَرْ﴾ (الكهف : ٢٩) .

ولا يُخْلِيَها من المسؤولية الواضحة على ما يصدر منها :

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنِ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضْلُلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ﴾ (يونس : ١٠٨) .

بل إن طبيعة الدين - وهي التكليف والابتلاء - لا تتحقق البتة مع استبعاد الإرادة وتقييدها ..

وإيقاع الجزاء كذلك لا يتوجه ويقر إلا في هذا الجو الطلق الفسيح .

وليس هنا موضع سرد الآيات الشاهدة لذلك ، فالقرآن كله شواهد بينات ودلائل واضحات .

فما موقف العلم الإلهي من هذا النوع من الأعمال؟ هو الإحاطة التامة والشمول :  
الكامل :

﴿عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابٍ لَا يَضُلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسَى﴾ (طه : ٥٢) .

ولكن كيف يتفق القول بحرية الإرادة والقول بأن أعمالنا لن تخرج عن دائرة  
العلم الإلهي المحيط الشامل ؟

والجواب سهل : قف أمام مرأة مجلوة صافية وأنت عابس الوجه مقطب الجبين  
فماذا ترى؟ ستري صورتك كما هي عابسة مقطبة .

أى ذنب للمرأة فى ذلك؟ إن مهمتها أن تصف وأن تكشف وهى قد صدقـت  
فيما أثبتت لك ، ولو كنت ضاحك الوجه لأثبتت لك على صفحتها خيالاً  
ضاحكاً لاشك فيه .

كذلك صفحات العلم الإلهي ومرائيه لا تتصل بالأعمال اتصال تصريف  
وتحريك ، ولكنه اتصال انكشاف ووضوح ، فهى تتبع العمل ولا يتبعها العمل .  
غاية ما يمتاز به العلم ، أنه لا يكشف الحاضر فقط ، ولكنه يكشف - كذلك -  
الماضى والمستقبل .

فيرى الأشياء على ما كانت عليه ، وعلى ما ستكون عليه ، كما يراها وهى  
كائنة سواء سواء ..

بقى بعد ذلك تفسير ما قرناه من شمول الإرادة العليا ، ومن هيمنة القدرة  
العليا على الخلائق كافة ، فما معنى ذلك وكيف يتفق مع حرية الإرادة الإنسانية ؟



## معنى يُضلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ

الخطب في ذلك سهل كذلك ، ولن نذهب في بيانه إلى أبعد من كتاب الله  
لمن شاء أن يفهم .

﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ﴾ (القمر : ١٧) .

ونحن نجد أن إطلاق المشيئة في آية ، تقييده آية أخرى يذكر فيها الاختيار  
الإنساني صريحاً .

أى إن إضلال الله لشخص معناه : أن هذا الشخص أثر الغى على الرشاد ،  
فأقره الله على مراده ، وتم له ما يبغى لنفسه . . .

﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ﴾ (الصف : ٥) . وانظر  
إلى قيمة التنويه بالاتجاه البشري المعتمد .

﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهُ مَا  
تَوَلَّىٰ وَنُصْلِهُ جَهَنَّمَ﴾ (النساء : ١١٥) .

فهل بقى غموض في إطلاق المشيئة ؟ لا .

إن معنى قوله : «يُضلُّ من يَشَاءُ» لا يعدو قوله :

﴿وَمَا يُضْلِلُ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ (٢٦) الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ﴾ (البقرة : ٢٦ ، ٢٧)  
وكذلك الحال في : «وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ» .

انظر إلى قيمة الإرادة الإنسانية في قول الحق وهو يتكلم عن إرادته : ﴿قُلْ إِنَّ  
اللَّهَ يُضْلِلُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ (٢٧) الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ  
أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾ (الرعد : ٢٧ ، ٢٨) .

فهو يهدي إليه من أناب ، «إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ» .

اجعل أيها القارئ هذا المصباح بين يديك ، وسر فى نوره بين شتى السور فلن  
تجد فى دين الله قلقاً أو اضطراباً .

وإنما القلق والاضطراب فى عقول الحمقى ، وقلوب الغافلين .

وهنا قد يسأل بعض الناس عن حدود الإرادة الدنيا والعليا فى الأعمال . ومع أن  
هذا السؤال لا مبرر له ، فنحن نتبرع بالإجابة عنه حتى يظهر السر فى نسبة  
الهداية والإضلal ؛ تارة لله ، وتارة للإنسان .

هل تعرف ما يفعله الفلاح فى حقله؟ إنه يلقى البذور ، ويعتهد بالستقى وعلى  
الله الإنفات والإثمار .

وتحتسبى أن تسمى الفلاح زارعاً - وأنت صادق - لقيامه بالسبب .

وتحتسبى أن تسمى الحق سبحانه زارعاً لقيامه بالعمل .

﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ (٦٣) أَتَنْتُمْ تَزَرَّعُونَ أَمْ نَحْنُ الْزَارِعُونَ (٦٤) لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَاماً﴾ (الواقعة : ٦٣ - ٦٥) .

فما للإنسان فى سعيه مثل ما لل耕耘 فى زرعه .

فازرع عمرك - إن شئت - خيراً ، فإن يد القدرة سوف تنبئ لك ورداً يانعاً .  
أو ازرعه - إن شئت - شراً ، فإن يد القدرة تنبئه شوكاً رائعاً .

﴿وَقُلِ اعْمِلُوا فَسَيِّرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾ (التوبه : ١٠٥) .

## كذبٌ على دين الله

على أنه كثيراً ما يحدث أن تختلط مظاهر الجبر الإلهي بظاهر الاختيار الإنساني في أقوال عديدة لا نريد الآن أن نضرب لها الأمثلة .

وإنما نريد أن ننبه إلى أن الحساب الأخرى شبيه بالمعادلات الرياضية ! يؤخذ منه مالله ، ثم يحاسب العبد على ما قدمت يداه .

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةٌ يُضَاعِفُهَا﴾ (النساء : ٤٠) .

ولكن فريقاً من الناس زعم أن الله كتب كل شيء ، ثم سخر الناس في هذه الحياة لتنفيذها ، وأجبرهم على فعل ما يفعلون وترك ما يتربكون .

وكان صدى هذه العقيدة الخرافية أن نسمع إلى بعض الجهلة من المتصوفين يرى المنكر أمامه فيهز كتفيه قائلاً : (وضع العباد فيما أراد) .

أو نسمع لأحد العصاة من المتجححين وهو يقول لك - حين تتصحه : غداً يهديني الله .

و قريب من ثرثرة هؤلاء المغفلين قول المشركين - قديماً - في الاعتذار عن ضلالهم : ولو شاء الله فعل بنا غير ذلك !

وقد زيف القرآن هذه الأباطيل في غير موضع واحد من آياته البينات .

﴿سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمَنَا مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ﴾ (الأعراف : ١٤٨) .

وانظر كيف يرفض القرآن هذه المكابرة الأثمة ، إذ لا يلتفت للرد عليها حتى لا يكون نقاشها نوعاً من الاعتراف بها .

﴿وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمَنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلاغُ الْمُبِينُ﴾ (النحل : ٣٥) .

وما أثر هذا البلاغ المبين عند الله وعند الناس ، إنه أثر يقطع دابر المحتجين .

﴿رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَشَّالٌ يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا﴾ (النساء : ١٦٥)

ألا فليفهم ذلك النيام ! ليفهم الشرقيون الكسالى من يصطنعون الفلسفة والإدراك !  
ليفهم ذلك الذين أتاهم الله العزيمة والقدرة ، فهانت عزائمهم ، ووهبت  
قدرتهم ، وناموا فى ظلال الهزيمة والعار ، على حين برز فى الحياة أصحاب الهمم  
الجبارية والسبق البعيد !

ليفهم ذلك الذين ظنوا عقيدة «القضاء والقدر» ثغرة فى الإسلام ينفذون منها  
إلى حماه الكريم و ﴿وَيُلْ لِكُلِّ أَفَكٍ أَثِيمٍ﴾ (الجاثية : ٧) .

## الاعتداء بال欺辱

كثيراً ما يعتذر الإنسان عن أخطائه بتهوينها أو تبريرها .

وقد يعالج الخطأ التافه بخطيئة جسيمة ، بأن يجني إلى الكذب مثلاً ، أو إلى الجدل الذي لا ينطوي إلا على الدجل .

قد يؤمر الإنسان بشيء ما ، فيشاقلُ عنه ، ويخلد إلى الأرض ولا يؤديه ، وقد يزجر عن شيء ما ، فيخدع به وينزلق إليه .

فإذا ما حدثته في صنيعه هذا ، لم يذكر علته الحقيقة من كسل عن الخير ، أو ميل إلى الشر .

بل قال - في صفاقة : ما حيلتي؟ إنني مقهور ... معدور ...

مردداً قول المشركين القدماء - لما نفرهم الرسول ﷺ من عبادة الأصنام :

﴿وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدَنَاهُمْ مَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ (٢٠) أَمْ أَتَيْنَاهُمْ كِتَابًا مِنْ قَبْلِهِ فَهُمْ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ﴾ (الزخرف : ٢٠ ، ٢١) .

إن تجاهل الإنسان لما زوده الله به من قوة وتفكير ، وما ذر في طبيعته من استعداد للرقة والضعف ، وما وبه من حرية يتوجه بها إلى الخير أو الشر دون أي ضغط أو ظلم - إن ذلك التجاهل لا ينقص فتيلًا من مسئوليته الملقاة على عاتقه ، مهما قارنه من المكابرة والمراء .

وقد ضمّني مجلس مع نفر من أولئك الذين يرمون على القدر أثقالهم ، واستمعت إلى ما تعللوا أو تعلقوا به من أفهام ، فوجدت أكثرها أفهمًا مغلوطة حول ما ورد من نصوص .

وإن كانت هذه الأغالط قد راجت - للأسف - بين جماهير العامة .

لقد رفض النبي ﷺ من الرجال الذين بنوا أنفسهم على الجهاد والعبادة أن يستريحوا ساعة باسم هذا القدر .

فعن علی بن أبي طالب رضى الله عنه : أن رسول الله ﷺ طرقه وفاطمة ليلاً فقال : «ألا تصليان؟». فقلت : يا رسول الله ، أنفسنا بيد الله ، فإذا شاء أن يبعثنا بعثنا .

فانصرف رسول الله ﷺ حين قلت ذلك ، ولم يرجع إلى شيئاً لشدة استغرابه ، ثم سمعته يقول - وهو مول يضرب فخذله بيده :

﴿وَكَانَ الْإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا﴾ (الكهف : ٥٤) .

إن هذه الكلمة من أبي الحسن ردت النبي ﷺ وهو يعجب كيف قيلت . ولئن تمشت مع طبيعة الإنسان في الجدل ، إنها ليست من طبيعة رجل كعلى له في دين الله مكانته .

ولعلها أثر الجهاد والكلايل الذي يصيب المرء بعد ما يأوي إلى فراشه ، فتأتي أحكامه دون ما ينتظر منه .

وقد روى بعضهم قصة آدم مع موسى دليلاً على جواز الاعتذار بالقدر ، وهي كما رواها أبو هريرة عن النبي ﷺ :

«احتج آدم وموسى ، فقال موسى : يا آدم ، أنت أبونا أخر جتنا من الجنة ! فقال له آدم : أنت يا موسى أصطفاك الله بكلامه وخط لك التوراة بيده ؛ أتلومنى على أمر قدره الله على قبل أن يخلقنى بأربعين عاماً ؟ قال رسول الله ﷺ : فحج آدم موسى» .

وهذا الحديث لا يدل على شيء قط مما يفكرون فيه المعتذرون بالقدر ، فالحديث وروياته الأخرى ، يشير إلى أن موسى كان يريد تحميل آدم متابعة الإنسانية كلها ، ويرجع شقاء أبنائه جمياً إلى أكلته المشوومة من الشجرة . وقد دافع آدم عن نفسه بصدق ..

فإن وجود الحياة البشرية لم يكن نتيجة طبيعية ولا عقلية لذنب آدم . كان من الممكن جداً أن يعاقب آدم على خطئه بأى عقاب آخر كالتوبيخ أو الحرمان المؤقت أو غير ذلك .

أما ترتيب وجود العالم الراخرا بالآلام وأماله على هذه المعصية ، فهذا قدر إلهي محض لم يذر بخلد آدم ، ولا يجوز أن يعاتب عليه ، ومن هنا حج آدم موسى .

أما مسئولية آدم الخاصة عن ذنبه الذي استغفر الله منه ، فلا صلة له بهذا الحديث .  
إن خطيئة آدم ليست سبباً شرعياً ولا علة عقلية لوجود العالم وانتشار الناس في  
القارات الكبرى يَسْقُونَ ويَكْدِحُونَ .

وفي رواية أخرى لأصحاب السنن :

«قال موسى : يا رب ، أرنا آدم الذي أخرجنا ونفسه من الجنة . فأراه أباه آدم  
عليه السلام .

فقال : أنت أبونا آدم؟ قال : نعم ، فقال : أنت الذي نفح الله فيك من روحه ،  
وعلمت الأسماء كلها ، وأمر الملائكة أن يسجدوا لك؟ قال : نعم .

قال : فما حملك أن تخرجنا ونفسك من الجنة؟

قال : كلامك الله من وراء الحجاب ، ولم يجعل بينك وبينه رسولاً من خلقه؟  
قال : نعم .

قال : فما وجدت أن ذلك كان في كتاب الله قبل أن أخلق؟

قال : بلـى ، قال : أفتلومنى في شيء سبق فيه من الله القضاء قبلـى؟

قال النبي ﷺ : فحج آدم موسى ، فحج آدم موسى ، فحج آدم موسى» .

إن آدم يعلم - من غير مراء - أنه أخطأ حين أكل من الشجرة ، وقد اعترف بذلك  
عن صدق ، وطلب من الله المغفرة وغفر له .

أما أنه مصدر ما وقعت فيه البشرية كلها من عناء؛ فهذا ما أنكره - وهو محق -  
وجعله من شئون القدر الأعلى ، واقتنع بذلك موسى كما رأيت . ومن السخف أن  
نخطئ نحن ثم نسوق كلمة آدم عذراً لنا على خطئنا .

إن الصورة التي يرسمها الجنريون للعالم لا ترمـز إلا إلى الفوضى المطلقة  
والخلط الشائن .

ولما كان البشر - في نظرهم - يقومون بأدوار لا خـيرة لهم فيها ، فهم لا يفرقون بين  
برّ وفاجر .

وإنك لتسمع في كلام بعض الصوفية من يدينون بهذا المذهب الباطل تسوية  
بين آدم وإبليس ، وبين موسى وفرعون ، إذ الكل - في نظرهم - مدفوع إلى عمل ما  
قدر عليه أزلاً .

وليست الحياة إلا رواية يقوم أفرادها بما فرض عليهم من مواقف ، وينطقون بما لقناها من كلمات .

**هَذِي الْحَيَاةُ رَوَايَةٌ لِمَمْلِكَةٍ** الليلُ سُرُّ وَالنَّهَارُ المَلَبُ  
وإنك لو نقيت لرأيت هذه الصورة مرسومة في أذهان الكثيرين ، بعضهم يعلنها مصارحاً ، وبعضهم يطويها مستحيياً ، وإن كان يدين بها .

وانهيار الدولة الإسلامية راجع إلى فشو هذه الضلالة بين الناس فشوّا جعل المنكر ينتشر بلا نكير ، وجعل الواجبات تهمل بلا نصيحة .

وأساس الإصلاح يعتمد أول ما يعتمد على تصحيح الفهم في عقيدة القضاء والقدر ، حتى تعود كما كانت :

الدافع الأعظم في التضحية والفداء والوازع الأول على ترك الشر و فعل الخير ؛  
قياماً بواجب الإنسان نحو نفسه ، وتنفيذأ لأوامر الله جل شأنه .

أما الآيات والأحاديث التي وردت توهם بظاهرها أن الإرادة الإنسانية غير حرة ، فليست كما يظن الواهمون .

إن هذا الفهم العجيب نضحت به العقول الموجة ، ولم توح به نصوص الدين .

إذ قال الله تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ (البقرة : ٦) .

فليس إنذارهم و عدمه سواء ؛ لأن نفوسهم صيغت بحيث لا تقبل الحق من تلقاء ذاتها ، فهي أوعية للكفر برغم أنوفها ، كلا .

وإنماقصد صرف همة الرسول ﷺ عن قوم طالما دعاهم ، وبذل جهوده لإنقاذهم من غوايتم ، فأصرروا على تنكب الصراط المستقيم بمحض اختيارهم .

وقوله تعالى : ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ﴾ (القصص : ٥٦) .  
لا يعني أكثر من مواساة الرسول ﷺ عندما مات عمه أبو طالب كافراً ، وكان شديد الحرص على إيمانه .

بيد أن الرجل إلى آخر لحظة من حياته أثر الوثنية على التوحيد مع طول مناشدة الرسول إياه أن يؤمن بالله ويدخل في دينه .

وقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴾

(الأعراف : ١٧٩)

معناه أن الأغبياء الشاردين عن الحق يرشحون أنفسهم لجهنم بغضائهم وشروعهم ، فجاء التعبير عنهم متماشياً مع أسلوب اللغة في الأداء البلاغي .

فمثلاً : يقول الأستاذ لتلامذته في الدرس - مهدداً الكسالى : إن السقوط يتخير ضحاياه من كل بليد يتلاعب بالدروس ويتناسى الامتحان .

وهذا الكلام لا يساق ليрад به ظاهره أبداً .

\*\*\*

ثم إن كل فعل اختياري يتم ، فإنه يصح أن ينسب إلى الإنسان على أنه السبب فيه ، وإلى الله على أنه الخالق له .

فالزراعة تنسب إلى الفلاح ، وتنسب إلى الله .

هذا سبب البذر ، والله سبحانه أساس الإيجاد كما ذكرنا .

وإذا أفرد الفعل في النسبة إلى الإنسان وحده ، أو إلى الله وحده ؛ فإن إيراد ناحية لا يعني انعدام الأخرى .

وإذا استصحبت هذه القاعدة معك فهمت - على ضوئها - آيات كثيرة من غير تشویش . على أن الفعل قد يكون من الله خلقاً ، ولا ينسب إليه تأديباً .

ألا ترى كيف طوى الفاعل في قوله :

﴿ وَأَنَا لَا نَدِرِي أَشْرُ أَرِيدُ بِمَنْ فِي الْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ (الجن : ١٠) .

وكيف أنسد إبراهيم المرض لنفسه ، والإطعام والسدقة إلى ربه ؟

﴿ وَالَّذِي هُوَ يَطْعَمُنِي وَيَسْقِينِي ﴾ (٧٩) وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِي ﴾ (الشعراء : ٧٩ ، ٨٠) .

وكل ذلك فعل الخضر ، قال - عن حرق السفينة : ﴿ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيَّهَا ﴾ (الكهف : ٧٩)

وقال - في حفظ الكنز : ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَلْعَغَا أَشْدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا ﴾ (الكهف : ٨٢)

وقد يتواضع المؤمنون فيجردون أنفسهم من كل فضل ، وينسبون إلى الله كل توفيق ويقولون :

﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا  
بِالْحَقِّ﴾ (الأعراف : ٤٣) .

ومع ذلك ، فإن الله عز وجل يذكر لهم نشاطهم وسعفهم :

﴿وَنَوْدُوا أَنْ تُلْكُمُ الْجَنَّةُ أَوْرِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ (الأعراف : ٤٣) .

وقد جاءت في القدر أحاديث شتى عن النبي ﷺ توضح ما قد يشتبه على الأنظار فيها حتى تقطع الاعتذار الباطل بها .

فعن علىَّ : كنا في جنازة في بقيع الغرقد ، فأتانا رسول الله ﷺ فقد وقعدنا حوله ومعه مخصوصة ، فنكس وجعل ينكت بخصوصته ، ثم قال :

«ما منكم من أحد إلا وقد كتب مقعده من النار ومقعده من الجنة» . فقالوا : يا رسول

الله ، أفلأ نتكل على كتابنا وندع العمل؟

قال : «اعملوا فكل ميسراً لما خلق له .

أما من كان من أهل السعادة فيصير لعمل أهل السعادة .

وأما من كان من أهل الشقاوة فيصير لعمل أهل الشقاوة» . ثم قرأ :

﴿فَأَمَّا مَنْ أُعْطِيَ وَاتَّقَى (٥) وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى (٦) فَسَنِسِرُهُ لِيُسْرَى (٧) وَأَمَّا مَنْ  
بَخِلَ وَاسْتَغْنَى (٨) وَكَذَبَ بِالْحُسْنَى (٩) فَسَنِسِرُهُ لِلْعُسْرَى﴾ (الليل : ٥ - ١٠) .  
والحديث للبصري النافذ لا لبس فيه .

فأما أن الله عالم بما سيعمل الناس في الدنيا وما يصيرون إليه في الآخرة من ثواب أو عقاب ، فهذا مما لا شك فيه .

وأما أن سبق العلم هو ما يرغم الناس على العمل بما كتب أولاً فباطل .  
فإن العلم نور يكشف وليس قوة ترغم .

والبشر - من تلقاء أنفسهم - يتوجهون إلى ما يريدون من أهداف ، والله يتمم للعبد مراده .

فمن زرع تفاحاً أتاه ثمرة شهية ، ومن زرع شوكاً جنى ما غرس .  
والآية التي استشهد بها النبي ﷺ تدل أوضاع دلالة على ذلك .

فإن من تعلق بأسباب الخير - من عطاء وتقوى وتصديق - أكمل الله غايتها  
ويسره للحسنى .

ومن تعلق بأسباب الشر - من بخل وفجور وتكذيب - أتم له قصده وأملى له فى  
غيه ، ويئّره للعسرى .

وإليك حديثاً آخر طالما أرجف به الجهلة ، يحسبون أنهم سوف ينقضون به دين  
الله من القواعد ، ودين الله أقوى مما يظنون ، وأعلى مما يبصرون .

فقد ورد عن النبي ﷺ :

«والذى لا إله إلا هو إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه  
وبينها إلا ذراع ، فيسبق عليه الكتاب ، فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها ، وإن  
أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع ، فيسبق عليه  
الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها» .

وهذا الحديث إنما يصف لنا صنفين من الناس ، خواتيم أعمالهم تغاير مسالكهم  
الأولى مغايرة تامة .

وذلك ليس غريباً فيما تحت حسناً من أحوال الناس .

فربُّ فاسق ظل أكثر عمره مريض الاعتقاد ، سيئ الخلية ، ثم أبصر آخر الأمر  
عواقب غيّه فاهتدى .

وربُّ صالح ظل يعكف على الخيرات ثم غرّته الدنيا فوقع في شراكها وهوى .  
ولو أن أحداً اطلع الغيب ، ثم قارن بين ما يراه في أحوال هذين في مطالع  
حياتهما ، وما سطر في الكتاب من خواتيم أعمارهما ، لعجب وطال استغرابه .  
غير أن هذه المصاير المتناقضة لم يكن للقدر السابق أثر جبّى في خطها على  
هذا النحو .

والتعبير في الحديث الوارد بسبق الكتاب لا يعني أكثر من دقة العلم  
وانضباطه ، وهو جار في هذا على أساليب المبالغة في لغة العرب .

فقد تتوقع بشخص ما نهاية معينة ، فإذا وصل إليها عبرت عن ذلك بتعابيرين  
كلاهما صحيح .

تقول : تحقق فيه ظني ، أو صدق فيه حكمي .

إنه ما كان يستطيع أن يفعل غير ما توقعه ، أو تقول : إن حكمي لا يختلف أبداً .

وكم في اللغة من تعبيرات تقوم على هذه التحويرات اللفظية المختلفة :

**وَمَهْمَهٌ مُفْبَرَةٌ أَرْجَلُهُ سَمَاءَةٌ**

أى : كأن لون سمائه أرضه .

وفي التشبيه المقلوب قالوا :

كأن الصباح المتألق وجه الخليفة حين يعطي .

ويقول الله تعالى : **﴿يَا بَنِي آدَمَ لَا يَفْتَنَكُمُ الشَّيْطَانُ﴾** (الأعراف : ٢٧) .

والمعنى : لا تفتتنوا بالشيطان .

ومهما اختلفت التراكيب والأساليب ، فإن المعنى لا يخفى على اللبيب ، ومن ثم فلا يجوز أن نهدر حريرتنا في العمل ، وأن نلقى التبعية على القدر ، متعلقيين بما لا ينبغي التعلق به .

## إجابة ساخرة

سألنى سائل : هل الإنسان مسير أم مخير؟ فنظرت إليه فى ضيق شديد ، وقررت أن التوى معه فى الإجابة ، كما التوى هو مع فطرته فى هذا التساؤل ، وقلت له : الإنسان نوعان : نوع يعيش فى الشرق ، ونوع يعيش فى الغرب ، والأول مسير والآخر مخير ! ففغر الرجل فاه عن ابتسامة هى بالضبط نصف تأوب الكسالى والعجزة والثرثارين الذين ينتشرون فى بلادنا .

ثم قال : ما هذا الكلام! إننى أسألك : هل للإنسان إرادة حرة وقدرة مستقلة يفعل بها ما يفعل ويترك ما يترك ، أم هو مجبور؟

فقلت له : قد أجبتك ، الإنسان فى الغرب مستقل وفي الشرق مستعمر .

هناك له إرادة وقدرة ، وهنا لا شيء له . فضحك أحد الظرفاء وقال : هذه إجابة سياسية .

فقلت : وإنها لدينية كذلك ..

يا رجل ، إن القوم فى الغرب شعروا بأن لهم عقولاً ففكروا بها حتى كشفوا المساطير من بدائع الكون .

وشعروا بأن لهم إرادة فصمموا بها ، حتى التقت فى أيديهم مصاير الأمم وأزمات السياسات .

وشعروا بأن لهم قدرة ، فجابوا المغارب والمشارق ، وصنعوا الروائع والعجبات .  
أما نحن .. فهذا رجل من ألوف ألوف التى تزحم البلاد يأتى ليستفدى فى هذه المعضلة التى غاب عنه حلها .

أله حقاً عقل حر يستطيع أن يفكر به؟

أله إرادة يستطيع أن يعزم بها؟

أله قوة يستطيع أن يتحرك بها؟

وإلى أن نثبت له نحن ذلك! سوف يبدأ فيفكر ثم يعزم ثم يعمل .

أما الآن فهو - فعلاً - مسير من ذلك الرجل الخير في الغرب ...  
ما أبعد البون بين الشخصين !

الرجل في الغرب ألقى به في تيار الحياة ، فعلم أن له أعضاء يستطيع أن يعوم بها ، فضل يسبح مع التيار تارة وضده تارة أخرى ، حتى وصل الشاطئ !  
أما هنا ، فلما ألقى بالرجل في معرك الأمواج ، بدأ يسائل نفسه :

هل أنا حي حقاً ، أم أنا جثة هامدة ؟  
أو بتعبير المتفيئقين : هل أنا حر أم أعضائي مقيدة ؟  
ولكن التيار الجارف لا ينتظر نتائج هذه السفطة ، فلا يلبث أن يطويه اليم مع الهاكين ..

وليس يعني في عزائه قول الشاعر السفيه :  
**الْقَاهُفُ فِي الْيَمِ مَكْتُوفًا وَقَالَهُ: إِيَّاكَ إِيَّاكَ أَنْ تَبْتَلِ بِالْيَمِ**  
اعمل أيها الرجل ، ولا تقل : هل أنا مسير أو مخير ؟  
واستغل الموهب التي أتاك الله ، واعشر بأن لك في الحياة حقوقاً وعليك للحياة واجبات .

وكفى كذباً على الدين والدنيا !

## على هامش الأقدار

(١) قد يطلق القدر على جملة القوانين التي تضبط شئون الحياة والأحياء ، وتنظم على أساسها ظواهر الكون وبواطنه في الأرض والسماءات وما بينهما ، فإن الله خلق الأشياء من ذرات وخلايا تخضع في كمها وكيفها لنسب دقيقة دائمة ، وتؤدي أغراض وجودها في خط لا تضل عنه ولا تحيد :

﴿رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾ (طه : ٥٠) .

فالقوانين التي تعرف بها مقادير العناصر التي تكون الماء ، والقوانين التي تعرف بها أحجام الماء وضغوطه إذا تبخر أو تجلي أو انساب أو اندفع . تلك كلها تقديرات الخالق التي يسير عليها ملكوته في الكائنات كلها من غير عوج أو اضطراب :

﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَا بِقَدْرٍ﴾ (القمر : ٤٩) .

﴿سَبِّحْ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى (١) الَّذِي خَلَقَ فَسَوْىٰ (٢) وَالَّذِي قَدَرَ فَهَدَى﴾

(الأعلى : ٣ - ١)

وقد أشار إلى أن ما نشاهده من نضج الشمار واستواها ، وتحلُّق الأجنحة في أرحام الأمهات ونزوتها ، وتكوين الليل والنهار نتيجة حركة الأفلاك في مداراتها ، ذلك كله قدر حكيم ، ونظام مستقيم :

﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحَبَّ وَالنَّوْى يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَإِنِّي تُؤْفِكُونَ (٩٥) فَالِقُ الْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَناً وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ﴾ (الأنعام : ٩٦ ، ٩٥) .

(٢) عدالة القدر لا تناهى التفضيل والتمييز ، أعني أن الرجلين قد يؤديان عملاً متشابهاً ، ويستحقان أجراً واحداً ، ومع ذلك يعطي الله الرجلين أجراً يهمان ثم يمنح أحدهما زيادة خاصة من لدنـه ويترك الآخر !

وقد يرتكب مخطئان ذنباً واحداً ويستحقان عقوبة مشتركة ، ثم يصدر عفو عن أحدهما ، ويبقى الآخر رهين ذنبه !

هذه الأحكام إنما نقررها ليعرف الناس أن الله لا مستكره له ولا قيد على مشيئته ، فليأت العباد إلى ساحته وقلوبهم منفعلة بمشاعر الرغبة والرهبة فحسب !

﴿إِنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤْتَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِ ٧٣﴾ يختص بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿آل عمران : ٧٣ ، ٧٤﴾ .

ومن ثم نعرف القصد من إسناد العموم إلى المشيئة العليا ، ثم فيما يتصل بعفورة الذنوب .

﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٢٠﴾ يُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَإِلَيْهِ تُقْبَلُونَ ﴿٢١﴾ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجَزَيْنِ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿العنكبوت : ٢٠ - ٢٢﴾ .

عن ابن عمر رضي الله عنهمما قال : قال رسول الله ﷺ :

«إنما بقاوكم فيما سلف قبلكم من الأمم ، كما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس !

أُوتى أهل التوراة التوراة فعملوا بها ، حتى إذا انتصف النهار فعجزوا فأعطوا قيراطاً قيراطاً .

ثم أُوتى أهل الإنجيل الإنجيل فعملوا إلى صلاة العصر ، فعجزوا فأعطوا قيراطاً قيراطاً .

ثم أُوتينا القرآن فعملنا إلى غروب الشمس ، فأعطينا قيراطين قيراطين ! فقال أهل الكتابين : أى رب ، أعطيت هؤلاء قيراطين ، وأعطيتنا قيراطاً قيراطاً ، ونحن كنا أكثر عملاً منهم !

قال الله - عز وجل - : (هل ظلمتكم من أجركم شيئاً؟ قالوا : لا . قال : فهو فضل أُوتىه من أشاء) .

وكم في أوضاع الحياة من تفاوت يرجع أمره إلى القدر الأعلى .

هذا التفاوت بما ينطوي عليه من تفاضل ، هو من دعائم العمran ونظام الوجود .

فمن المستحيل أن يخلق الناس متساوين في كفاياتهم المادية ، أو أوضاعهم الاجتماعية والسياسية ، أو أجزيئهم الدنيوية والآخرية .

والوظائف التي تقوم بها الحياة تحتاج إلى رءوس وأذرعة وأقدام ، وهم الناس تقسم على هذه الأنحاء ليؤدي الاجتماع البشري رسالته متناسقة متكاملة . وإنما يقع العيب في أعمال الناس إذا وضعوا رأساً موضع قدم ، وقدماً موضع رأس ! والأمة التي تصنع ذلك تشبه الأحمق الذي يضع طربوشه في رجله ، وحذاءه على دماغه .

وما أكثر هذه الأئم في الشرق المحتل المختل .

لندع هذه الآن فلسنا بقصد إصلاح اجتماعي ، ولكننا نريد لفت النظر إلى أن الأقدار قد توزع الأعمال والأعباء على الناس كما يوزع القائد جنوده في المعركة ، فيكون حظ بعضهم الوقوف في صفوف القتال الأمامية لتلقي الضربة الأولى ، بينما يكون حظ الآخرين نقل المؤن وكتابة الرسائل في مؤخرة الجبهة ، وكلا العملين ضروري في الميدان .

\*\*\*

على أن هذا التفاوت لا يضير قاعدة العدل في الجزاء ، ولا يعني ألبته أن القدر يخس حقاً ، أو يجهل وضعًا .  
فلكل امرئ عند الله حسابه الخاص به .

وفي دائرة ما زود الإنسان به من قوى ، وأتيح له من فرص ، وأحيط به من ظروف ؛ يكون تقدير ثوابه وعقابه .

قرأت مرة أنه أقيم سباق فريد للطيران ، لم يكن منح الجوائز فيه للطيار الذي يصل إلى الغاية المرسومة قبل غيره ، بل كانت تجري معايير جبرية معقدة بين قوى الطائرات ، وما تستطيع الآلات في حدود طاقتها أن تقطعه ، مع مراعاة حال الجو وإمكان الرؤية وسرعة الريح .. الخ .

ومعنى ذلك أنه قد يحدث أن تصل طائرة مسبوقة بأربع طائرات أخرى مثلاً ، وتعطى الجائزة الأولى لا الخامسة كما يظن لأول وهلة .

إن هذا السباق مثل قريب للتفاوت الشاسع بين قيم النفوس ، وما أودعه الله

فيها من ذكاء ومقدرة ونشاط ، وتحتفل أنصبة الناس منه اختلافاً كبيراً ، ومثل ذلك للأسلوب الذي توزن به أفعالهم ، ويحكم به على جهودهم من غير افتياض أو هضم .

﴿ وَنَصَّعُ الْمَوَازِينَ الْقُسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلِمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ (الأنبياء : ٤٧) .

إن النفوس أشبه ما تكون بمحاصيل الكهرباء ، هذا يضيء بقوة خمسين شمعة ، والآخر بقوة مائة ، وغيرهما بقوة مائتين .

فإذا أضاء المصابح ذو المائة شمعة بقوة سبعين فقط ؛ فهو أكثر عطلاً من مصابح ذي خمسين شمعة يضيء بأربعين .

وإن كان المصابح الأول في نظر الناس أسطع من الأخير .

ما أكثر الذين وهبهم الله طاقات ضخمة وظروفاً مواتية ، فأضاءت نفوسهم من دينه بقدر يحسبه الناس كبيراً وهو عند الله صغير .

وما أكثر الذين وهبوا نفوساً محذودة فاستنارت بصائرهم بقدر من الإسلام ، يحسبه الناس هيناً وهو عند الله عظيم .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخِرُ قَوْمٌ مِّنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِّنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ ﴾ (الحجرات : ١١) .

للقدر أثر عميق - كما أسلفنا - في تكوين الإنسان ، وفي مدى ما يزود به من طاقة واستعداد ، وفي تحديد الدائرة التي يكدر فيها ما بقى حياً .

ويتوسع علماء الوراثة في إحصاء ما ينحدر إلى الإنسان من صفات كامنة أو ظاهرة ، ويرجعون أكثر مظاهر السلوك إلى ما ولد به الإنسان من ميول ونزعات . وقد ثبت أن هناك علاقة قوية بين إفراز الغدد داخل البدن وبين اعتدال المزاج أو حدته . فنشاهد الغدد الجنسية وما ترسّله من «هرمونات» في الدم ، له دخل كبير في شدة مقاومة الفرد للإغراء الجنسي أو ضعفه !

ولجموعة الغدد المجاورة للكلوي «درنال» أثر في مقدار تهيج المرأة حين ينحاف أو يغضب ، نظراً لما تسكيه هذه الغدد في الدم من عصارات منشطة للقلب والعضلات .

من أجل ذلك نلاحظ أن الأفراد يختلفون في ميلهم وانفعالاتهم ، وتباين مواقفهم بإزاء ما يعرض لهم من مشكلات الحياة وأعراضها ومفاتنها ومبادرتها .

لكن هذه الموروثات المعلقة لن تزيد في قوتها عن الغرائز العامة .

وهذه وتلك يمكن - كما يقول علم النفس - تعديلها حتى توائم القوانين المشروعة ، فبدلاً من أن يحتاج الإنسان للباطل يحتاج للحق !

وأما كون هياجها عنيفاً أو خفيفاً في الحالين فأمر فطري لا يعنينا .. وإن كنا لا نغفل حسابه في تقويم أقدار الناس .

وقد نعيره اهتماماً عند تحديد المسؤولية<sup>(١)</sup> في الذنب المترتبة .

ويقول علم النفس : إن هناك مصابين بالشذوذ<sup>(٢)</sup> في تصرفاتهم .

فيهم المولع بعد درجات السلم ، أو قطع البلاط ، أو مصابيح الشوارع .

وما أثر عن الأديب الإنجليزي «جونسون» أنه لا يمر بحاجز خشبي إلا لمس بيده كل قائمة من قوائمه ، فإذا نسى واحدة عاد إليه ليلمسها من جديد .

ومنهم من يفرغ من رؤية فأر ، مع أنه معروف بالشجاعة .

ومنهم من يميل إلى سرقة أشياء من نوع خاص ، مهما بلغت تفاهتها ، مع أنه من الأغنياء المحترمين !

هذه الأمور وأشباهها تدل على أن المرء قد يسلك سلوكاً لا يقصده ، وأن فيه قوى باطنة تعمل في الخفاء .

وكان القدماء يعزونها إلى التعب أو الخبر أو الألغاز .

ولكن المحدثين يردونها إلى إيحاء العقل الباطن .

وفي مسألة تداعى المعانى ، يقول علم النفس : إن هذا التداعى كثيراً ما يتحكم فينا ، ويغلب إرادتنا ، ويوقعنا تحت تأثير ما نحب وما نكره ، ولاشك أن هناك أحوالاً من الكآبة النفسية قد تتوارد على الإنسان من حيث لا يدرى ، فتوهى من عزمه .

وربما كانت أمثال هذه الحالات هي التي دفعت على بن أبي طالب إلى أن يقول للنبي ﷺ كلامته السابقة! (أنفسنا بيد الله ...) .

وقد رفض النبي ﷺ قوله ؛ لأن قوانين الحياة العامة لا تربط بأمثال هذه الساعات الواهنة من تداعى المعانى أو تناورها ، سواء أكانت في السراء أو في الضراء .

(١) و (٢) في مبحث الإيمان والخطيئة شروح طويلة لهذه المسالك وصلتها بحقيقة التقوى .



العمل أساس الإيمان



أمنت بالله ، أى عرفته معرفة بلغت حد اليقين .  
وأسلمت له ، أى خضعت لحكمه عن طوعية وانقياد .  
وكلمتا الإيمان والإسلام فى نظر الشرع مترافتان أو متلازمتان .  
فحقيقة الإسلام تتضمن أداء العبادات المطلوبة ، فهى تصدق بالله وتنفيذ  
لأمره . وحقيقة الإيمان تنطوى على المعرفة الصحيحة والقيام بحقوقها .  
ومن ثم فمعنى اليقين ملحوظ فى الإسلام ، ومعنى الخضوع ملحوظ فى الإيمان .  
ولا يقبل إسلام خلا عن اليقين كما لا يقبل إيمان تجربة عن الخضوع لله .  
وقول الله تعالى : **﴿قَاتَلَ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ﴾** (الحجرات : ١٤) .

فإإن هذا الإسلام الذى ذكرته الآية ، ليس الدين الحق الذى عَنْتَه الآية  
الأخرى : **﴿وَمَنْ يَتَّسِعُ غَيْرُ إِلَسْلَامٍ دِيْنًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ﴾** (آل عمران : ٨٥) .  
بل هو خضوع عن قهر ونفاق ، ولا قيمة له إلا إذا سكن الإيمان القلب واستقر فيه .  
والإيمان المعتبر ما اقترب بالسمع والطاعة ، وتطهر من الجحود والاستكبار عن أمر الله .  
**﴿وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّ فَرِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ﴾** (النور : ٤٧) .

وقد اعتبرت كلمة «الإسلام» علمًا على الدين الذى جاء به صاحب الرسالة  
العظيم محمد بن عبد الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وتعارفت الأجيال هذه الحقيقة .  
فإذا ذكر الإسلام ، عُرفَ من هذا العنوان أنه الدين الذى يقوم على اتباع القرآن  
الكريم والسنة المطهرة .

ويدخل فيه من شاء من بابه الرئيسي المعروف «كلمة التوحيد» ، ثم يؤدى بعد  
ذلك ما يفرض عليه من تكاليف شتى .  
على حين توسيع العرف العالمى فى كلمة «الإيمان» .

فهناك إيمان نصرانى ، وأخر يهودى ، وأخر وثنى ، وأخر شيعى . . . إلخ . وهذا  
العرف العام يغضن من قيمة الحقيقة الشرعية التى ذكرناها آنفًا .

فمتعلقات الإيمان ، والدائرة التي يتسع لها في ديننا ، تجعله لا يصح في نظرنا  
إلا إذا كان مراداً للإسلام ، أو ملزماً له .

ولكن هذا العرف الشائع يؤكّد أن الإسلام يرفض رفضاً حاسماً أي مسلك  
ينطوي على الاستهتار بالأعمال المطلوبة ، والتمرد على شارعها جل شأنه .  
ولذلك نعد رفض الخضوع لله خروجاً على الإسلام ، ومروراً عن الدين ، وهدماً  
لإيمان ، مهما زعم هذا الرافض من معرفة ويقين .

لقد كان إبليس يعلم أن الله واحد لا شريك له ، وكان يعلم أن مصيره إليه يوم يبعثون .  
بيّدَ أنه لما صدر إليه الأمر : أن اسجد ، فقال - مستكبراً جاحداً : لا . عَدَ كافراً  
ولم تشفع له معرفته بوحدانية الله ؛ لأن المعرفة المجردة عن مبدأ الخضوع المطلق لرب  
العالمين لا وزن لها .

والعصية التي يقارنها هذا التمرد تخلع صاحبها من الإيمان خلعاً .  
والشعور بتلك الحقيقة هو الذي جعل أبا بكر يُسَوِّي بين مانعى الزكاة وبين  
المرتدين برغم زعمهم أنهم مؤمنون .  
فقد صدر إليهم الأمر بإيتاء الزكاة فعصوا ، وشهروا السلاح ، وأثروا القتال على  
دفع المال .

ف撒ق إليهم الخليفة الأول جيوش الإسلام تُفْلِقُ هماماتهم ، وتلتحقهم بإبليس  
الحادي المستكبر !

فإن التأبى عن قبول أمر الله والهزل بالفرائض التي أوجبها ، والفخر بالحرمات  
التي زجر عنها لا يمكن أن يوصف بأنه خضوع وإسلام ، إلا إذا كانت أحوال  
الجهال تسمى علمًا ، وأحوال الكذابين تسمى صدقًا !

وقد ذهل بعض المصنفين في الفقه ، عن هذا الأصل الراسخ ، فأفتوا بأن الممتنع  
عن الصلاة يقتل حَدَّا ، ولا يسمى مُرتداً .

وهذا غلط ، فإن الذي يُؤْثِرُ أن يُقتل على أن يصلى لا دين له ، فكيف يحسب  
من المسلمين ؟

أما صلة الإيمان بالأعمال - كما فُصّلت في القرآن والسنة - فسنشرحها بعد .

## سُوءُ الْعَمَلُ بِالدِّينِ سُرُّ أَزْمَتِهِ فِي الْعَالَمِينَ

معرفة الله والخضوع له ، والإعداد للقاءه ، والرعب من عقابه ، هي لباب الدين  
روح شرائعه .

نعم في تعاليم الدين نظم خلقية واجتماعية كثيرة ، تتناول الحياة الخاصة  
والعامة من القاع إلى القمة .

لكن هذه التعاليم كلها ببناء دعامتها العقيدة ، أو هي أعمال غايتها وجه الله ،  
إذا انهارت الدعامة ، أو اختلفت الغاية فقدت هذه النظم الخلقية والاجتماعية  
طابعها المميز ، وقيمتها النفسية .

وصارت شيئاً آخر له قيمة أخرى كما تفقد الأوراق المالية قيمتها إذا فقدت  
رصيدها الذهبي .

الدين قبل كل شيء : «شعور بوجود الله ، واعتراف بحقه في حكم عباده ،  
ووضع المبادئ التي ينطلقون منها ، والحدود التي ينتهيون إليها» .

ومقتضى هذا الشعور الباطن ، والاعتراف الظاهر ، أن نفعل ما يوصينا الله به ،  
لا على أنه خير فقط ، بل على أنه «انقياد لله - وقيام بحقه ... إلى جانب ما فيه  
من خير ذاتي» ..

إن الوجودي قد يرى الصدق فضيلة في المعاملات التجارية وغيرها .

ولكنه لا يعبد الله حين يصدق مع غيره ، فهو لا يعرف الله ، ولا يؤمل فيما عنده!!

أما المؤمن فالصدق عنده طاعة لله الذي قال : «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ  
وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ» (التوبه : ١١٩) .

فهو يصدق أولاً إيماناً بالله ، ثم هو يرتفع بإيمانه هذا إلى فضيلة الصدق ...

إن الأعمال الصالحة كلها ، نفسية كانت أو اجتماعية عندما تكون جزءاً من  
تعاليم الدين ، أو جزءاً من سلوك المؤمنين ، تأخذ طريقها في الحياة مقترنة بهذا

اليقين السماوي ، أو مصطبعة بهذه الصبغة الإلهية ، فيكون الإيمان بالله هو الباقي على العمل ، وتكون تقواه - جل شأنه - إحساساً دائمًا مصاحباً .

ونحن بهذا الكلام نلتف الأنظار إلى خطورة ما شاع من مسالك بشرية مجردة تجعل الناس يتواضعون على أعراف وتقاليد قد تكون حسنة أو لا تكون ، ثم يرون في الوفاء لهذه الأعراف والتقاليد الخير والفضيلة ..

مع أن صلتها بالإيمان مقطوعة ، بل ربما لم يفكر صاحبها في الله لحظة .

وهذا الفريق من الناس قسم الدين إلى قسمين : فما كان من عقائد وعبادات طرحة جانباً وازوراً عنه .

وما كان من معاملات ونظم احتفى به وروجها وأكثر من الحديث عن قيمته .

وقد علمت أن أى عمل أمر الله به ، فإنما الجدوى من فعله ابتداء طاعة الله والقيام بحقه .

أما إتيانه دون نظر إلى وجه الله فلا قيمة له ، وإن صلحت به إلى حين بعض شئون الدنيا .

إن الإيمان بالله ليس نافلة قط في المجتمع المؤمن . إن تسبيحه وتحميده جل جلاله ، يجب أن يكونا سغلاً للناس ، وشارقة لحياتهم بالغدو والآصال .

وقد يضحك بعضهم من الحديث عن الآخرة ، والجنة والنار ، ويظن ذلك كلاماً فات أو انه ، أو كلاماً يتهماس به بعض الوعاظ في مواكب الموت .

والحق أن الدين يذوب ويتلاشى يوم يكون الحديث عن الآخرة مجنوناً أو لغواً .

إن قوافل الأحياء يجب أن تعي بلباقه وجد ، أن عقيدة الجزاء الآخر ل ليست هزلأ ، وأن بعد بنشاط الحياة عن الإيمان بالله واليوم الآخر، بعد عن الصراط المستقيم، وجرى وراء سراب خداع .

ونحن المسلمين يجب أن نشوب نشاطنا كله بمعالم هذا الإيمان الحق ، وألا تجربنا تيارات الحضارة المادية التي تسود الشرق والغرب ، تلك الحضارة التي ذهلت عن الله ، وتجاهلت وحشه ، وأثرت أن تحيا وفق هواها ، وأن تأخذ من دينه ما لا يصادم هذه الأهواء . . . ثم تطرح جانباً أهم شعب الإيمان .

\*\*\*

المعروف فى دراستنا النظرية أن الدين عقائد وعبادات وأخلاق ، وأن الصلة بالله هى القائد الأول لبقية الشرائع ، وأن صحة هذه الصلة ضمان للنجاة وإن قلت حظوظ المرء من بقية التكاليف الشرعية . . .

ونريد أن نتوقف قليلاً لمناقشة هذا التفكير ، فلا نجور على أصل الإيمان ، ولا نجور على مجموعة الأعمال المرتبطة به والناشئة عنه .

من حق علمائنا الأقدمين أن يهدروا كل خير يصنعه الكافر ، وأن ينوهوا بثقل كلمة التوحيد فى ميزان الصالحات .

إن وجهة نظرهم واضحة ، فإن الذى يرتكب فى عصرنا جريمة الخيانة العظمى ، تعصف جريمته بكل خير فعله من قبل .

ويوم يقال : فلان خان وطنه وباعه للأعداء . فلن ترى إلا الازدراء والمقت والإجماع على استحقاقه أقسى العقاب .

ولو قيل : إن هذا الشقى كان باراً بأمه ، أو كريماً مع خدمه ، أو لطيفاً مع أصدقائه . فإن هذه الخصال جمیعاً تطوى فى صمت ، وترم دونها الشفاه ، ولا تغنى عن حكم الموت المادى والأدبي الذى يستحقه هذا الخائن .

والواقع أن سلفنا نظروا إلى الكافر نظرة العصر الحاضر إلى الخائن لأمته ، ورفضوا الاعتراف بأى خير يفعله ، أو الإقرار بأى ميزة له .

والكافر - فى نظرنا - أهل لهذا الهاون .

والحادي لوجود الله ، الخائن لنعمته ، المنكر للقاءه ، يرتكب بهذه الخلال أشنع جرائم الخيانة العظمى ، وليس له ما يدفع عنه ، مهما صنع ؛ ﴿وَمَنْ يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ﴾ (الحج : ١٨) .

إلا أن هذه الحقيقة تولد عنها خطأ شائع ، ألحق بالإيمان وأهله ضرراً بليغاً .

فقد فهم العامة أن حسن الصلة بالله - وهو فضيلة بيقين - يجبر النقص فى بقية الواجبات المفروضة .

ثم تدرج هذا الفهم إلى أن هذه الواجبات يمكن أن تتلاشى ، ويغنى الإيمان المجرد عنها .

وانضم إلى هذا الوضع أن الذين انحرفوا عن الإيمان ، ونسوا الله ، أتقنوا طائفة من الأعمال الإنسانية ، والفنون الحيوية ، وسبقوها بها سبقاً بعيداً .

وعندما قام في العالم هذا التناقض ؛ اهتزت قضايا الدين ، وتحاذلت صفوف المؤمنين ، ونجمت في أرجاء الدنيا فتن عاصفة .

والأمر بحاجة إلى أولى الألباب يتداركونه بصدق الفهم ، ولطف العلاج .

وعلينا عشر المؤمنين أن نصلح شأننا قبل أن نطالب غيرنا بتغيير نفسه وفكره ، إن الإيمان أعظم الفضائل في هذا الوجود ، وهو عنصر غال ، ما دخل في شيء إلا زانه ، ولا نزع من شيء إلا شانه . . .

بيد أن الإيمان الذي يستحق هذه النعوت له نواح عديدة ؛ فهو صلة بالله قائمة على الخشوع والإحبات ، وهو صلة بالنفس قائمة على التأديب والضبط ، وهو صلة بالمجتمع قائمة على العدل والرحمة ، وهو صلة بالكون قائمة على السيادة والارتفاع .

ذلكم هو الإيمان الجدير بالإعظام وحسن المأب ، وهو إيمان غلاب منتصر لا يثبت الإلحاد أمامه في معركة ، ولا يقاس به في مفاضلة .

إنما يزري بالإيمان أن يكون علاقة مفتعلة برب العالمين ، لا تبعث على كمال ولا تصون عن نقص ، تداري هوانها بصور العبادات المفروضة ، ولا تتحقق في صاحبها ولا فيما حوله خلقاً عظيماً ، أو سلوكاً ناضراً .

ومثل هذا الإيمان الصورى - وما أشيعه بين الناس - لا يرفع رأساً ولا يكسب نصراً .

وهل انتفع بالإلحاد ، وتحركت وساوسه إلا في ميدان لقى فيه هذا الإيمان الزائف ، وهل رفع رايته وفرض شارته إلا بين مؤمنين من هذا الطراز المهين؟

إننا نرفض رفضاً باتاً أن تعيش الخليقة بغير دين يصلح بها ، ويزكي أحوالها ، ونرفض كذلك أن تعيش الخليقة بدين تأوى إليه الخراف ، وتنهزم فيه الخصائص الإنسانية العليا ، وتتأخر في ظله الحياة ، وتذبل ملوكات الابتكار والإبداع والتجميل .

ويجب أن ننصف الإسلام ، فنعلم أنه دين أعلى قدر الإنسان ، ورفع شأن الحياة ، لا بعبادتها والتغافل عنها كما يفعل الجهال ، بل بضبط رسالة الإنسان فيها وحسن إفادته منها .

الإنسان - في تصوير الإسلام - عبد لله وحده؛ يعرفه ويستقيه ! سيد لهذا الكون؛ يرتفقه ، ويستخدمه ، ويستغل قواه .

آخر لنظرائه من الناس يتعاون معهم على الخير ، ويعاشرهم بقانون العدل والرحمة . ويعجبني قول الأستاذ إسحاق الحسيني في وصف الإسلام :

«تبين في الإسلام في ضوء تاريخ الأديان البدائية والسماوية جميـعاً فضيلـاتـان : الأولى : النظر الشامل إلى الحياة باعتبارها وحدة مؤلفة من عناصر متداخلة ، فالجانب الروحي لا يقل خطراً عن الجانب المادي ، وأدب النفس لا يقل عن أدب الجماعة .

والمعاملات تعتمد على أسس أخلاقية ، اعتماد العبادات على أسس روحية ، وللفرد ما للجماعة من حقوق .

والفضائل جميعها متساوية في الاتباع ، لا تغنى واحدة عن الأخرى .

وبعبارة أخرى : دعا الإسلام إلى السعادة الكاملة في الدارين ، وإلى إقامة مجتمع فاضل مشترك في السراء والضراء ، متعاون على البر والتقوى ، أمر بالمعروف ناه عن المنكر ، قال الله تعالى : ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضٌ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ (التوبه : ٧١) .

والفضيلة الثانية : النظر إلى الناس جميعاً أسرة واحدة تتعارف وتعاون ، لا تفاضل بينها إلا بالتقوى .

والنظر إلى وحدة الرسالات السماوية ، وأخوة الأنبياء جميعاً دون تفريق بين أحد منهم .

ونجم عن ذلك النظر سماحة في المعاملة ، وعدل وإحسان ، وأخذ للحكمة حيثما كانت ، وللفائدة حيثما وجدت ، وانتشار الإسلام في الأرض ، واستيعاب الحضارة الإسلامية خير ما في الإنسانية .

ووردت في القرآن الكريم آيات كثيرة تدعو إلى مكارم الأخلاق ، وإلى الفضائل الاجتماعية ، وإلى التعامل بالحق والعدل : كالبر بالوالدين ، وإيتاء المال على حبه ذوى القربى واليتامى والمساكين ، وإطعام البائس الفقير ، والرفق بالضعفاء والمرضى ،

والعفو ، والصلح ، والصبر ، والصدق ، والوفاء ، والصدقة ، والتعاون على البر والتقوى ، والانتشار في الأرض ابتغاء فضل الله .

ووردت آيات كثيرة تنهى عن مساوى الأخلاق والرذائل : كالجهر بالسوء من القول ، وظن السوء ، والكذب ، والخيانة ، والظلم ، والبغى ، والعدوان ، والفحشاء ، وأكل الأموال بالباطل ، وأكل أموال اليتامى وقهرهم ، والتطفيف في الكيل والميزان ، والتبذير .

أما أحاديث الرسول ﷺ وأثار الخلفاء والصحابة فكثيرة جداً ، وهي جمیعاً مستوحاة من المبادئ القرآنية ، ومؤيدة إياها وشارحة لها .

وظاهر من هذا الوصف الدقيق أن العمل شبكة محكمة النسج ، لا يفلت منها شيء من خير الدنيا والآخرة .

لكن بعض المستغلين بعلوم الدين ، وتهذيب السلوك العام قد يهبطون دون هذا المستوى في فهم الدين وعلاج المجتمعات به .

نعم إن المعنيين بال التربية الدينية قد يسيئون إلى الإيمان ، حين يتصورونه منديلاً يمسح فيه الخطاءون عيوبهم ، فهم يغترون والإيمان يغفر ، ويكسرون والإيمان يجبر .

وكثير من أتباع الأديان السماوية ظنوا التمسك بأصل الدين كافياً في النجاة  
مهما صنعوا وقالوا ﴿لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُدًى أَوْ نَصَارَى تُلْكَ  
أَمَانِيهِمْ ...﴾ (البقرة: ١١١)

وقد فند القرآن الكريم هذه المزاعم ، ورسم طريق النجاة الحقيقي ، وهو مزيج من الإيمان الحى ، والإحسان في العمل ، والإخلاص لله ؛ ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ  
كُنْتُمْ صَادِقِينَ (١١١) بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرٌ  
عِنْدَ رَبِّهِ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ﴾ (البقرة: ١١٢ ، ١١١) .

وبعض الوعاظ قصار النظر قد يقعون على آثار دينية محدودة المعنى والمجال ، فيسيئون فهمها وتطبّيقها ، ويتجاهلون بها - جملة - الكتاب والسنة ، بل طبيعة الإيمان نفسه .

تلك الطبيعة التي تخلق من الموات حياة ، ومن الفوضى نظاماً .

خذ مثلاً حديث البطاقة الذي رواه الترمذى عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما من أن رسول الله ﷺ قال : «إن الله تعالى سيخلص رجلاً من أمتي على رءوس الخلائق يوم القيمة ، فينشر له تسعه وتسعون سجلًا ، كل سجل مثل مد البصر ، ثم يقول : أتذكر من هذا شيئاً؟ أظلمك كتبى الحافظون؟ فيقول : لا يارب .

فيقول تعالى : بلى ، إن لك عندنا حسنة ، فإنه لا ظلم عليك اليوم ، فيخرج بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً عبد الله ورسوله ، فيقول : يا رب ، ما هذه البطاقة مع هذه السجلات! فقال : فإنك لا تظلم .

فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة ، فطاشت السجلات ، وثقلت البطاقة ، ولا يثقل مع اسم الله شيء» .

هذا حديث مثير الدلالة ، وهو لو أخذ على ظاهره يضع عن الناس شتى التكاليف الإلهية ، ويبطل قوله تعالى : «إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ (٨١) وَيُحِقُّ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ» (يونس : ٨١ ، ٨٢) .

وعندى أن هذا الحديث - إن استقام سنته - إنما يصح في شخص مشرك ، قضى حياته في الفساد ، ثم أمن قبل أن يحين أجله بقليل فلم يستطع بعد إسلامه أن يبقى مدة يصلاح فيها ما مضى ، والحديث بهذا ينوه بما خاتمة الإيمان من قيمة ، وما لتوحيد الله من منزلة .

أما إطلاق هذا الحديث وأشباهه بين العوام أو بين الناشئة دون وعي؛ فهو هدم للدين كله ، وهو الأساس لتكوين طوائف من المتدينين ، تحط من قدر الإيمان وأثره .. إن العالم اليوم فقير إلى الإيمان الذي يصله بربه صلة وفاء وبر ، ويربطه بالحياة رباط إنتاج وجد ، وإنما المستقبل حافل بالنذر .

## الإيمان والعمل

صلة الإيمان بالعمل كصلة الخلق بالسلوك .

فإذا أمن الإنسان بالله العظيم ، وأيقن باليوم الآخر ، وصدق بما جاء به المرسلون ، دفعه ذلك - لا محالة - إلى استرضاء ربه ، والاستعداد للقاءه ، والاستقامة على صراطه .

كما أن الشجاع في ميادين الخطر يقدم ، والكريم في مواطن البذل ينفق ، والصادق في أداء الحديث يتحرى الحق .. إلخ .

وعسير - بل مستحيل - أن يهبط الإنسان بحقيقة الدين عن هذا المستوى ، أو أن يفهم من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ما يغاير ذلك .

بيد أن أعداء الإسلام - وقد عجزوا عن هزيمته في ساحات القتال - لم **تُعِيْهِمْ** **الحِيلُ** لسحقه في عقر داره .

فدسوا على المسلمين من يصور لهم الإسلام كلمة لا تكاليف لها ، وأمانى لا عمل معها .

وفي ظل هذا الفهم الموج ترى المسلم واليهودي والقبطى يتعاشرون سنين عدداً ، فلا تستطيع أن تميز أحدهم من الآخر في شيء .

الكل لا يدخل مسجداً ، ولا يقيم فريضة ، ولا يحترم لله شعيرة .

والكل يشرب الخمر ، ويأكل الriba ، ويفجر بالأعراض .

وغاية ما بينهم من فوارق ، أن اليهودي يقدس يوم السبت ، وقد يذهب النصراني إلى كنيسته خلسة .

أما ذلك المسلم المزعوم فليس يربطه بالإسلام إلا اسم سجل في شهادة الميلاد فحسب .

والمؤسف أن أقواماً - من أهل العلم الديني - لا يكترون بذلك .

فالماء إذا غمغم بين شفتيه بكلمة التوحيد ؛ تحصن وراءها ، فأصبح يسيرًا عليه ألا يقوم إلى واجب ، وألا ينتهي عن حرم .

وقد زعم هؤلاء المغفلون أن الدين ينص على ذلك! ألا ساء ما يصنعون .

ولو فرضنا أن حزبًا ما ، تقدم إلى الناس وقد أضاف إلى جملة المواد التي تبين للجماهير منها جهه وتوضح أغراضه ، مادة أخرى تصرح أو تلمح بأن لكل منتم للحزب إلا يعمل بمبادئه وألا يتقييد بتعاليمه ؛ لقال الناس أجمعون : هذا هو العبث والجحون !

فكيف نتهم الإسلام بأنه يحمل في ثناياه ما يهدمه ؟

كيف ننطلق إلى نصوص نبحث بينها عن (المادة) التي تبيح الخروج عليه واللعب به ؟ وكيف ندعى أن الأعمال أمر كمال بحث ، لا يضر نقصانه ؟

أولئك هم الحمقى ﴿الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهُوَ وَلَعِبٌ وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا﴾  
(الأعراف: ٥١)

وعلى رءوسهم يقع التفريط الهائل في إقامة حدود الله وأداء فرائضه ، وما أصاب المسلمين من كوارث ونكبات عندما فهموا دينهم على ذلك النحو الأبتر .  
أمة تعتبر العمل من (الكماليات) الحقيقة ، كيف يقوم لها دين ؟ أو تقوم بها دنيا ؟  
إن الله عز وجل جعل العمل رسالة الوجود ووظيفة الأحياء ، وجعل السباق في إحسانه سر الخلقة ودعامة الحساب .

﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ  
الْغَفُورُ﴾ (الملك: ٢) .

وما من آية في كتاب الله ذكرت الإيمان مجردة ، بل عطفت عليه عمل الصالحات ، أو تقوى الله ، أو الإسلام له ، بحيث أصبحت صلة العمل بالإيمان أصرة لا يعروها وهن .

فإذا عقدت مقارنة بين الهدى والضلال ، جعل الإيمان والعمل جميئا في كفة ، وجعل الكفر في الكفة الأخرى .

﴿وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلَا الْمُسِيءُ﴾  
(غافر: ٥٨)

كثيراً ما يشار إلى الإسلام وحقيقة الشاملة بظاهر عملية واضحة محدودة :  
﴿فَلَا اقْتَحِمَ الْعَقَبَةَ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ (٢) فَكُرْقَبَةٌ (٣) أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ  
ذِي مَسْغَبَةٍ (٤) يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ (٥) أَوْ مُسْكِنًا ذَا مَتَرَبَّةٍ﴾ (البلد: ١١ - ١٦) .

بل إن العالمة التي ينصبها القرآن دليلاً على فراغ النفس من العقيدة ، وخراب

القلب من الإيمان ، هي في النكوص عن القيام ببعض الأعمال الصالحة :  
 ﴿أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ ۚ ۚ فَذَلِكَ الَّذِي يَدْعُ الْيَتَيمَ ۚ ۚ وَلَا يَحْضُرُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمُسْكِينِ﴾ (الماعون : ۱ - ۳) .

وقد ينظر إلى الإيمان على أنه وصف يلحق الأعمال ، ويطرأ على السلوك الإنساني المعتمد ، فيصلحه ويصله بالله ، فيذكر العمل أولاً كما هي مرتبة وجوده ، ثم يذكر الإيمان ثانياً على أنه شرط صحته وقبوله .

﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالَحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ﴾ (الأنبياء : ۹۴) .

ثم ما الذي يوزن في الدار الآخرة؟ أليست الأعمال التي تميل بالإنسان إلى النعيم أو الجحيم أو الدعاوى والمزاعم؟

﴿وَالْوَزْنُ يُوْمَئِذٍ الْحَقُّ فَمَنْ تَقْلِتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۚ ۚ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ بِمَا كَانُوا بِأَيَّاتِنَا يَظْلَمُونَ﴾ (الأعراف : ۸ ، ۹) .

\*\*\*

إننا نعرف تاريخ أم هلكت بسوء عملها . ونعرف أن الله نقم على قوم لوط - مثلاً - لارتكابهم الفاحشة ، وعلى قوم شعيب - مثلاً - لبخسهم المكيال والميزان ، وقد عرّفنا مصاير أولئك الفاسقين .

فهل أمتنا - وحدها - هي التي تريد أن ترتكب السيئات ، دون حذر أو وجل ، ليس الإسلام يدعى من الشرائع السابقة ، فيوجب الإيمان دون العمل .

بل إن القرآن الكريم ليقص علينا عبر السابقين لنتعظ منها ، ثم لنسمع قول الله بعد ذلك :

﴿وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَجَاءَتْهُمْ رَسُولُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ۚ ۚ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِتَنْتَرِرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ﴾ (يونس : ۱۳ ، ۱۴) .

هكذا نتحن وترقب تصرفاتنا ، ويكلفنا الله بالإيمان والعمل جميماً ، ثم ينظر

وفاءنا بما حملنا من أعباء! .

وقد خاطب الله أبناء آدم - قاطبة - بهذه الحقيقة السافرة ، وأفهمهم - في جلاء وقوعه - أن نجاتهم في الصلاح والتقوى ، لا في النفاق والدعوى :

﴿ يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِينَكُمْ رُسُلٌ مِّنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي فَمَنِ اتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ (٣٥) وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (الأعراف : ٣٥ ، ٣٦) .

وعندما اهتدى أولو الألباب إلى الحق ، وأعلنوا إيمانهم وهتفوا : ﴿ رَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مَنْادِيَ يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَآمِنَا ﴾ (آل عمران : ١٩٣) .

وعندما تضرعوا يطلبون من الرحمن أن يصفح عن زلاتهم :

﴿ رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ ﴾ (آل عمران : ١٩٣) .

وعندما تطلعوا إلى النصر والتمكين في الأرض ، والفوز والرضوان في الآخرة :

﴿ رَبَّنَا وَآتَنَا مَا وَعَدْنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ (آل عمران : ١٩٤) .

مع هذه الحرارة في الدعاء ، والإخلاص في التوجه ، أعلن الحق أن استجاباته مقرونة بالعمل وحده ، وأن الكلام - فحسب - لا يروج ، وأن تحقيق هذا الرجاء مرهون بجهاد وتصحيات وتكليفات :

﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنْكُمْ مَّنْ ذَكَرَ أَوْ أَنْتَ بَعْضُكُمْ مِّنْ بَعْضٍ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَوْذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتُلُوا لَا كُفَّرُنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَا دُخْلُنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ (آل عمران : ١٩٥) .

إن النصوص الهدادية إلى تلازم الإيمان والعمل كثيرة ، يزخر بها القرآن وتستفيض بها السنة ، وتقر الحق في نصابه ، وترسم لكل مسلم غايته ، وتحظى له مكانته ، وتقرع الآذان بذلكم الأمر الخامس :

﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسِيرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسْتُرُّونَ إِلَىٰ عَالَمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فِينِبْكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (التوبه : ١٠٥) .

## لا يعلمون الكتاب إلا أهله

ومن الناس من وقع على نصوص لم يفهمها ، وحاول أن يشغب بها على القواعد المقررة .

وكم تدور على السنة العامة أحاديث شتى .

مثل ما رواه أنس أن النبي ﷺ ومعاذ رديفه على الرحل قال : «يا معاذ». قال :  
لبيك يا رسول الله وسعديك . ثلاثاً ، قال : «ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله  
وأن محمداً رسول الله صدقاً من قلبه إلا حرم الله على النار». قال :  
يا رسول الله ، أفلأ أخبر به الناس فيستبشروا؟ قال : «إذن يتكلوا»!  
وأخبر به معاذ عند موته تائماً .

بهذا الحديث وأمثاله تتعلق العامة في نقض بناء الإسلام ونفي أركانه ،  
والتهوين من خطر العمل وأثاره . وهو تعلق باطل مردد .

قال **الحافظ المنذري** : «ذهب طوائف من أساطين أهل العلم إلى أن مثل هذه  
الإطلاقات التي وردت فيمن قال لا إله إلا الله «دخل الجنة ، أو حرم على النار»  
أو نحو ذلك ، ربما كان في ابتداء الإسلام حين كانت الدعوة إلى مجرد الإقرار  
بالتوحيد .

فلما فرضت الفرائض ، وحدّت الحدود ، نسخ ذلك .

والدلائل على هذا كثيرة متظاهرة .

وإلى هذا القول ذهب الضحاك ، والزهري ، وسفيان الثوري وغيرهم .

وقالت طائفة أخرى : لا احتياج إلى ادعاء النسخ في ذلك .

فإن كل ما هو من أركان الدين وفرائض الإسلام هو من لوازم الإقرار بالشهادتين  
وتتمّاته .

فإذا أقر ، ثم امتنع عن شيء من الفرائض جحداً أو تهاوناً - على تفاصيل  
الخلاف فيه - حكمنا عليه بالكفر وعدم دخول الجنة» .

وذكر المنذرى أقوالاً أخرى تتفق كلها على أن ظواهر هذه الأحاديث غير مراد ، وكيف يعتقد بظواهرها مع ورود مئات من النصوص الأخرى من الكتاب والسنة تربط الإيمان أو ثق رباط بأعمال معينة !

والواقع أن ما أجمل في نص يفصل في نص آخر .

وقد قال النبي ﷺ : «أمرت أن أقاتل الناس - مشركي العرب - حتى يشهدوا ألا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ، ويُقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة ، فإن فعلوا ذلك عصّمـوا مني دماءـهم وأموالـهم إلا بحق الإسلام ، وحسابـهم على الله». .

فهذا الحديث أحصى أعمالاً لم تذكر في حديث النطق بالشهادتين ، وهو تفسير لقول الله تعالى :

﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكَاةَ فَإِخْرَانُكُمْ فِي الدِّينِ﴾ (التوبه : ١١) .

وقوله من قبل :

﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ﴾ (التوبه : ٥) .

إن النطق بالشهادتين بداية لما بعده من اعتقاد وعمل ، لا ما تحسب الأ بصار الكليلة ، والهمم القاصرة من أن مجرد النطق فيه الكفاية والغناء .

وحرروف هذه الكلمة - كلمة التوحيد - منفذ تفضي بالإنسان إلى ساحات رحيبة ، وأفاق متدة يشرب القلب فيها حقيقة التوحيد الخالص كلما سجد لبارئه وبادر إلى مرضاته ، ونفر من مساقطه ، وأدى الواجب وترك المحرم .

وأدران الشرك ليست كلمة تلوث الفم وحده حتى تطهرها كلمة مقابلة ينطق بها الفم . ولكن الشرك توجه الفؤاد لما دون الله ، وعمل الجوارح لغير الله .

فإذا لم يسيطر التوحيد على القلب والجوارح ، ويتحول إلى قوة باعثة إلى العمل الصالح فلا قيمة له !

إن كلمة التوحيد حصانة البشرية من الخنوع للآلهة المزيفة .

وهذه الآلهة ليست حجراً منحوتاً فحسب ، بل كل ما يقطع صلة الإرادة الإنسانية بالله ، ويربطها بغير رباط الخوف والرجاء ، والرغبة والرهبة ، والألم والأمل ، فهو ذريعة للشرك .

وهناك ألف مزقت العاصي صلتهم بالله شر مزق ، وظلت أهواهم تجتمع بهم بعيداً عن الله ، حتى نسوا الله أتم نسيان .

فلو قارنت بين ضمائرهم وضمائر أهل الجاهلية الأولى ، ما وجدت فارقاً بين جحود وجود ، وكنود وكنود !

إلا أن هؤلاء نطقوا بكلمة التوحيد ولم يفهموها ، وأولئك فهموها ولم ينطقوها بها . إن البشرية - بفطرتها - تخلق في أجواء مشرقة من توحيد الله ، فإذا علقت بها حبائل الشيطان ، ورانت عليها أثقال الشهوة ، وزهدت في السماء ، ونظرت إلى الأرض ظلت تهبط وتهبط ، وتسقط دون فضل الله ، وتسقط حتى تصل إلى الحضيض .

﴿وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَائِنًا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطُفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾ (الحج : ٣١) .

ما كانت كلمة التوحيد نبتاً مشلولاً في تربة خبيثة .

ولكنها نبت تتدأصله في القلب الخصب ، وتظهر آثاره ظللاً وارفة ، وثمرات شهية . تظهر أعمالاً طلباً للإسلام وأكدها ، وربط وجوده بنمائها ووفرتها :

﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلْمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابَتْ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ (٤٢) تُؤْتَى أَكْلُهَا كُلُّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾ (إبراهيم : ٢٤) .

وهذه الكلمة أعلى عند الله قدرًا ، وأعلى شأنًا ، من أن يستغلها منافق أو لعوب .

فالرجل العقيم من الأعمال لا تنفعه دعوه ، ولا يعني عنه إيمان منتحل :

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ﴾ (البقرة : ٨) .

﴿وَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَنَكُمْ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ وَلَكُنْهُمْ قَوْمٌ يَفْرَقُونَ (٦) لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَأً أَوْ مَغَارَاتٍ أَوْ مُدَخَّلًا لَوَلَوْا إِلَيْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ﴾ (التوبه : ٥٦) .

ولما كان الإسلام قد قرر ما ينبغي عمله في الشؤون المتصلة بنواحي الحياة كافة ، من أحكام ومعاملات وأخلاق ، فإن موقف المؤمنين تجاه ذلك واحد لا يتغير ، هو الخضوع المطلق .

إذا انكشف الغطاء عن غير ذلك ، وتبين من ضلال السلوك ضلال القلب ، فإن الإيمان زعم باطل .

وبهذا القياس فضح الله طوائف المنافقين الأولين ، وبه- كذلك- نفضح أسباههم اليوم .

أعرف في إحدى المدن مصنعين للنسيج ، يدير الأول أجنبي يخشي الاتهام بالتعصب ، فهو يأذن لعماله أن ينصرفوا ساعة لصلاة الجمعة .

أما الآخر - ويديره مسلم بالوراثة - فهو باسم إسلامه الدعى لا يخشي هذا الاتهام فهو يضمن على العمال بالوقت الذي سمح به الأجنبي لصلاته! ولعلك إذا جادلته في هذا الصد عن سبيل الله تطاول على الصلاة والمصلين ، ناسباً إليهم كل رذيلة .

أفضل هذا الوغد الذي لا يكتثر بشعائر الإسلام يسلك في عداد المؤمنين؟ وقد تسمع أحدهم يذكر تشعيرات الإسلام ، فيسلقها بلسان حاد ، وقد يتناول أنصارها بالسخرية .

إن إجماع العلماء منعقد على طرد هؤلاء من حظيرة الإسلام . وينبغي أن نسارع بغربلة الأمة الإسلامية ، حتى يُنفي خبثها ويعزل سقطها ، ويمتاز فيها المسلمون من الجرميين والملحدين .

## في ميدان التريرة

هذه أحاديث تطيش فيها أفكار العامة .

وينبغى أن نقف قليلاً لديها حتى نشرح ملابساتها ، ونذكر المعنى المقصود منها . والأحاديث في العفو والعقاب ، والخطيئة والتاب .

وماذا نصنع إذا كانت الأمة مبتلاة بمن يهون لديها بشاعة الأخطاء ، وفظاعة الجرائم ، مستنداً إلى نصوص لم يفهمها ، وراكناً إلى رحمة لم يتهيأ لها؟

وفساد الحضارات الدينية يرجع إلى تكون أخلاق من الناس يحرّفون الكلم عن مواضعه ، ويخلطون خلطاً شائناً في تطبيق أحكام الشريعة على أعمال الجوارح وخطرات القلوب ، ويريدون أن يرتكبوا أيام المحدثين وينالوا جزاء الأوابين .

وقد عاب القرآن الكريم على اليهود وأعقابهم هذا المسلك الطائش ، فذكر إقبالهم على دنایا الحياة ، وارتباطهم بأعراضها الفانية ، ثم آمالهم الجريئة في نعيم الآخرة - مع ذلك - ثم زعمهم أنهم بهذه السيرة الحقيرة مستقيمون مع منطق التوراة وهدى موسى - وهذا هو الأدھى .

ذكر القرآن صورة ذلك ، ووضعها أمام أعيننا ماثلة :

﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرَثُوا الْكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا الْأَدْنَى وَيَقُولُونَ سَيَغْفِرُ لَنَا وَإِنْ يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مُمْهُومٌ يَأْخُذُوهُ أَلَمْ يُؤْخَذْ عَلَيْهِمْ مِيثَاقُ الْكِتَابِ أَنْ لَا يَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ﴾ (الأعراف: ١٦٩) .

ثم أبان الله لهم - سبحانه - أن للمصلحين أجرهم الذي لا يضيع ، وأن عناصر هذا الإصلاح هي في التمسك الحق بالكتب السماوية ، وما تأمر به من عبادة ، ومن ثم قال :

﴿وَالدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ (١٦٩) وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ﴾ (الأعراف: ١٦٩ ، ١٧٠) .

ولكن أين تمسّك المتدينين بكتبهم؟



بل أين نزول المسلمين على هذى قرائهم؟

إن جرائم القتل التي تقع بowardsنا المسلم (!!) تزيد على ما يقع في نصف قرن  
ببلد كـ «فنلندا» لا يعرف الإسلام ولا غيره من الأديان.

وعمل هذا الهرج كثيرة ، ولكن تفتت الصلة بين الإيمان والعمل ، وقطع التلازم  
بين الجريمة والعقاب ، وسوق نصوص الرجاء للعاطلين ، ووضع الندى موضع السيف -  
ذلك كله في مقدمة الأسباب التي جرّت على الحضارات الدينية هذا الفساد ،  
وجعلت بعض الحضارات الأخرى ترجحها في ناحية ما .

أما الأحاديث التي يغليط العامة في فهمها ، فقبل أن أسردها أذكر هذا المثل  
للدكتور عبد العزيز إسماعيل ، قال :

«شخص يخاف ربه ويطيع أوامره ، ولكن حدث له أن وقع مرة تحت تأثير  
انفعالات نفسانية شديدة ، ضاع معها رشه ، فارتكب جريمة قتل ، فلما ثاب إلى  
رشه ندم على فعلته .

فهذا الرجل ارتكب الجريمة بجواره فقط ، ولم يقتل ضميره .

فقد ثبت طبياً أن الانفعالات الشديدة تحدث زيادة إفرازات في بعض الغدد  
الصماء ، تؤثر على ضغط الدم وعلى المخ .

وقد تحدث تشنجاً عصبياً ، أو شللاً وقتياً في قوة الإدراك (غيبوبة) يأتى  
الشخص في أثنائها من الأفعال ما يستنكره في حالته العادية» .

هذه الخطية يظهر فيها قهر القدر الغالب .

وتشخيص حقيقتها من طبيب مختص يفسر لنا مدى المسؤولية الأخروية عليها .  
وفيها وفيما يجرى على نسقها من أخطاء يصح أن يفسر قول النبي ﷺ :  
«والذى نفسي بيده لو لم تذنبو الذهب الله بكم ، ولجاء بقوم يذنبون  
فيستغفرون فيغفر لهم» .

ليس هذا الحديث دعوة عامة إلى ارتكاب الخطايا ، ولا هو تقرير لبيان حكمة  
الوجود بأنه فعل السيئات .

فإن الله - في كتابه - أظهر لنا الحكمة العليا من وجودنا فقال : ﴿لِيَلْوَكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ (الملك : ٢) .

وقال النبي ﷺ شرحاً للآلية : «أيكم أحسن عقلاً، وأورع من محارم الله، وأسرع في طاعة الله» .

الحديث في الحقيقة تعليق على الموجات النفسية التي تجرف في تيارها أبناء آدم وتضع عزائمهم - مهما قويت - أمام عواصف القدر المحتatha ، فإذا بها تصبح هباء منثوراً . فإذا خرج امرؤ من غمراتها ، وفي رأسه من عماليتها دوار ، استمع إلى هذا الحديث : «لو لم تذنبوا . . .» . كما يستمع المخزون إلى كلمة عزاء . والحديث مبتوتُ الصلة بسلوك السفلة ومعتادى الإجرام .

ونحن نحتاج إلى هذا التوجيه الكريم في علاجنا لعثرات الشباب ووقوعهم المتكرر في مأزق الغريزة الجنسية .

فكم لنشاط الغدد من آثار خطيرة! تسكب إحدى الغدد إفرازها دافقاً في الدم المتهاج!! فإذا الرجل لا يكاد يقوم حتى يكتبوا .

وكأنما يريد ربك أن يجعل من الإنسان العملاق عبداً كسير الجناح ، أمام جبار السماوات والأرض ، وحتى تكون آمال الإنسان أعلى بانتظار العفو والتوفيق منها بتقديم الأعمال وشئى الطاعات .

وقلما يحدث ذلك إلا لذوى الموهب والملكات ، من يُخشى عليهم الغرور بطاقةهم الواسعة ، لولا ما يعرض لهم من غلطات ويقعون فيه من سيئات .

ومن هذا التحديد ندرك سر قول النبي ﷺ : «كُتبَ على ابن آدم نصيبه من الرنى ، مدرك ذلك لا محالة . . . العينان زناهما النظر ، والأذنان زناهما الاستماع ، واللسان زناه الكلام ، واليد زناها البطش ، والرجل زناها الخطأ ، والقلب يَهُوى ويَتمنى . . . ويصدق ذلك الفرج أو يكذبها» .

هذا الذى كتب هو لوثاتُ الغريزة في جماحها الطاغي .

ومدى عفو الله في هذا مربوط بما خرج عن دائرة المواجهة والتطلع إلى الكمال . أى إن الشاب مكلف ببذل جهده كله ، في محاربة الجريمة ، والبعد عن مغرياتها ومثيراتها .

إذا حدثت مضاعفات فوق الحساب ، شردَتْ بالمؤمن عما التزمه .

كالسابع الذى يضرب بيده في اللجة ، ويدفع صدره إلى الأمام ، ويستهدف الوصول إلى الشاطئ في بأس وعزم ، ثم يظهر له أن جهده يذهب سدى ؛ لأن التيار ضده .

فهو مهما بذل لا يعود مكانه ، عندما يحاط بأمر ما في أوضاع الحياة على هذا النحو ، يساق هذا الحديث ، لا لتبير الخطأ ، ولكن لتسهيل الخلاص منه ، ومنع الارتكاس فيه .

ثم توجه الإرادة البشرية عندئذ إلى العبادات الإيجابية ، وفيها الدواء لما أصابها من فشل في العبادات السلبية :

﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفَى النَّهَارِ وَزَلْفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَّ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرٌ لِلَّذِاكَرِينَ﴾ (هود: ١١٤) .

وأبواب الأمل في الخير إن حاول الشيطان سدها من ناحية ، فتحت من ناحية أخرى ، ولذلك قال :

﴿وَاصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ﴾ (هود: ١١٥) .

والحق أن فعل الصالحات ليس علاجاً فقط للفشل في ترك السيئات ، بل هو الطريق الوحيد للنجاح في تركها ، والظهور من أدرانها ، مهما عز ذلك أول الأمر . وتلك آية الإيمان .

أما أن نرى قوماً يفعلون الشر ، ويتركون الخير ، ويزعمون الإسلام فهم كذلك ، وليس في الحديث الأنف ما يصحح إيمانهم .

وهذا الحديث آخر ذكره أحد الجهال في تهويق قيمة العمل .

قال رسول الله ﷺ : «قال رجل : والله لا يغفر الله لفلان ، وإن الله تعالى قال : من ذا الذي يتأنى على ، أن لا أغفر لفلان ! فإني قد غفرت له وأحببت عملك» .

وال الحديث صحيح رواه مسلم ، وأخرج أبو داود مثله .

قال رسول الله ﷺ : «كان مع بنى إسرائيل رجلان متواخيان ، أحدهما مذنب والآخر في العبادة مجتهد ، فكان المجتهد لا يزال يلقى الآخر على ذنب فيقول له : أقصر . فقال خلني وربى ، أبعثت على رقبياً؟ فقال له : والله لا يغفر الله لك . أو قال : لا يدخلك الجنة . فقبض الله أرواحهما ، فاجتمعوا عند رب

العالمين ، فقال رب تعالى للمجتهد : أكنتَ على ما في يدي قادرًا؟! وقال للمذنب : اذهبْ فادخل الجنة برحمتى . وقال للأخر : اذهبُوا به إلى النار» .

هذا الحديث نظر إليه العلماء ففهموا منه المعنى الوحيد الذي يفهم منه .

وهو : أن الرجل المستكبر بطاعته ، أبعد عن الله من الرجل المستخدلى بمعصيته وهذا حق ، فهناك من يلبسون مسوح الدين ، رجال يحسبون أنهم ببعض صلوات أقاموها ، قد شاركوا الله في تقرير مصير العباد ، وأنهم يحملون معه مفاتيح الجنة والنار .

وقد رأيت كثيرين من المتصلعين في الأندية الدينية ، تنطوي نفوسهم على هذه الجهالة وتعوزهم مشاعر الرقة والتواضع .

والحديث المذكور قمع لتداول هؤلاء .

ومن بقایا النصرانية اليوم ، قد تجد إنسانًا كسير القلب لأنه أخطأ ، يذهب إلى راهب الكنيسة ، ليقوم بعراضيم الاعتراف الشائعة عندهم .

ولو غُصْتَ في أغوار هذا وذاك ، لوجدت نفسية المخطئ أقرب إلى الكمال الإنساني ، من نفسية الراهب الذي سيمنحه المغفرة ، وهو مُدلٌّ مختال .

وإنسى في تجارب الكثيرة لا أزال أشكو قسوة القلب ، وخلال الفظاظة التي أجدتها في مسالك بعض النسوبيين إلى الدين .

على عكس ما يلمحه المرء أحياناً من تأدب وسماحة في سير بعض الذين لما يهتدوا بعد إلى ما في الدين من حق وخير وجمال ...

ويستحيل أن يكون الحديث المذكور مناقضاً لقول الله في كتابه :

﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ النَّعِيمِ (٢٤) أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٢٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (٢٦) أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فِيهِ تَدْرُسُونَ (٢٧) إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَّا تَخَيَّرُونَ (٢٨) أَمْ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا بِالْغَةٍ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِنَّ لَكُمْ لَمَّا تَحْكُمُونَ (٢٩) سَلْهُمْ أَيْهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ﴾ (القلم : ٣٤ - ٤٠)

ونحن نسأل الجهال العابثين بالنصوص :

كيف جاز لهم أن يقطعوا صلة الإيمان بالعمل ، والخطيئة بالعقاب لحجب غطت على عيونهم ، فلم تر الصواب ، ولم تفقه الكتاب؟

# الخطيئة والتاب



## الإيمان والخطيئة

ما ذكرناه من تلازم الإيمان والعمل ، لا يعني أن الإيمان يقتضى العصمة فإن المؤمن قد يخطئ .

وما يقع فيه المؤمن من خطأ أو خطيئة لا يسلخه من الدين .  
ولابد من بيان مفصل ، تُضم به أطراف هذا الموضوع .

عندما يكون المرء وثيق الإيمان ، كثير الطاعات ، طويل المراقبة لله ، فإن أخطاءه تقل لا محالة .

وما قد ينزلق إليه من سيئات ، يعتبر غريباً على حياته غرابة الشذوذ بالنسبة إلى القاعدة .

وطبيعة الخطأ من رجل هذه حالة ، تجعل لسيئته صفة خاصة .  
 فهو لا يقصدها ، ولا يستريح إليها ، ولا يستقر عليها .

كالسائل في طريق ما إلى هدفه لا يفكر إلا في أعماله وأماله ، فإذا قدمه تختبئ في حفرة غير منظورة ، أو تمر بقشر فاكهة ملقأة ، فإذا المسكين يهتز ويضطرب ويهاوي إلى الأرض .

إنه يخجل من سقطته ، ويقوم منها شديد الضيق والسخط .

كذلك قد تزل قدم المؤمن ، وهو سائل في طريقه إلى الله ، فيُلْمُ بعمل لا ينبغي منه ، ثم لا يكاد يتورط فيه حتى ينزع عنه ، وهو بادى الألم ، عميق الحسرة .  
هذه السيئات لا تَصِمُ سيرة المؤمن ولا تهدم شخصيته .

وهي من قبيل «لكل جواد كبوة ، ولكل صارم نبوة» .

ولما كانت خلية الإنسان مزدوجة ، يلتقي فيها عنصران : أحدهما من السماء والأخر من الأرض .

فإن آثار هذا الاختلاط تبدو في سلوك الإنسان .

وليس يستغرب على طبيعته أن تخلد إلى الأرض لحظة ما .

ومن ثم جعل الله سبحانه وتعالى دائرة عفوه تتسع لهذه السقطات :

﴿الَّذِينَ يَجْتَبِيْنَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ ...﴾

وعلل هذا العفو بقوله : ﴿... هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذَا نَشَّاكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ ...﴾ (النجم : ٣٢) .

قال الشاعر :

ولا بد من أن ينزع المرء ممرة إلى الحمأ المسوون ضربة لازب

على أن هذه المزالق - كما قلنا - تعتري الإنسان وهو في طريقه إلى ربه ، يؤدى واجبه ، ويقيمه حقوقه ، ويتحرى رضوانه .

وما يصاحب هذا اللهم من ألم ، وما يسبقه من غفلة ، وما يعقبه من دهشة وغصة ، ذلك كله يكشف سواده ويخفف عواقبه .

وحسب صاحبه من عقاب دوى هذه السقطات في نفسه ، وإسراعه بالإذابة إلى الله يجأر بالدعاء !!

وفي مثل هذه الحالات ، يسوق قوله تعالى :

﴿وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾ (٣٣) لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ (٣٤) لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسْوَأَ الَّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيْهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (الزمر : ٣٣ - ٣٥) .

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيْنَاهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (العنكبوت : ٧) .

والمعنيون بتربية النفوس وتزكية السرائر ، لا يحبون أن يقفوا طويلاً عند هذه العثرات العارضة .

وَهُمْ هُمْ أَن يأخذوا بيد الكابس ، لكي يستطيع النهوض ويستأنف المسير ، ويقبل على واجباته بنشاطه القديم أو أشد رغبة .

وتهوينهم من هذه السيئات المقترفة ، لا لأن هذه السيئات تافهة أو مستحسنة ،

بل ليخلصوا المذنب من آثارها ، ويفكوه من أصغارها ، ويمنعوه من الارتكاس فيها  
والانكباب عليها .

وذاك أخطر ما يتوقع ، وأول ما يحذر الشرع منه .

وفي مثل هذه الحالات يساق قول النبي ﷺ فيما يحكى عن ربه عز وجل ، قال :  
«أذنب عبد فقال : اللهم اغفر لى ذنبي . فقال الله عز وجل : أذنب عبدى ذنباً  
فعلم أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ بالذنب . ثم عاد فأذنب فقال : أى رب ، اغفر  
لى ذنبي . فقال الله تعالى : أذنب عبدى ذنباً فعلم أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ  
بالذنب . ثم عاد فأذنب فقال : يا رب اغفر لى !! فقال الله تعالى : أذنب عبدى  
فعلم أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ بالذنب ، اعمل ما شئت فقد غفرت لك » .

هذا الحديث وأمثاله مما يفتح مصاريع التوبة على كثرة العثار ، وهو فيمن قدمنا  
من الناس .

والمراد منه حفظ الهمم إلى الصالحات ، والتقصى عن دائرة الجريمة ، مهما  
حدث من الإنسان ، ورفع أنظار البشر إلى أعلى ، كلما نكسها الشيطان .  
وليس المراد منه - البتة - ما يفهمه سفهاء العامة من تحفيز الجرائم ، وتهوين  
السيئات ، وإغراء العصاة بالجرأة على المخالفات واستباحة الحرمات .

فهذا المعنى نقض لحقيقة الرسالة الهدافية ، وتجاهل وقح لآلاف الأحاديث المرهبة  
عن ارتكاب الذنوب .

والتفريط في الأعمال الصالحة - بناء عن فهم معوج لهذه الأحاديث - هو ضلال مبين !  
وليس الخطايا كلها من هذا القبيل ، ولا الذين يقعون فيها جمیعاً من هذا الصنف .  
فهناك حالات من النزق والسفاهة ، تغوى ذويها بارتكاب الدنيا ، وقد لا  
ينزعون منها على عجل .

على أن الإيمان في نفوس هؤلاء يعاني - لا ريب - أزمات عنيفة .  
ويقاوه أو انتهاؤه ، مرهون ب مدى ما يصل إليه العاصي من بُعدٍ عن الله ،  
واستمراء للخطايا .

ومهما عصى المسلم ، فهو بين توبه سريعة تطهره ، أو توبه مضمورة يستنيرها  
ويرتبط بالإسلام على أساسها .

ومصاير أولئك الذين يتندسون بالمعاصي ، ويرجئون المتاب منها - مع الإحساس بالخزي وتوقع العقاب - مجھولة !

لأن إلحاد المعاصي على القلب قد يزهق الإيمان ، ويرد المسلم إلى الكفران .

كما يلح المرض الخبيث على الجسم ، فينزع منه الروح ويتركه جثة بالية .

وأيًّا ما كان الأمر ، فإن رباط المعاصي بالإيمان واه . .

ونستطيع أن نقول : إنه باق ، إلا يوم يقترف الجريمة مفتخرًا ، أو يترك الفريضة مستهزئًا .

فإنه يومئذ ينسلخ عن الإسلام ويحكم بارتداده .

وليس يتصور هذا في مؤمن .

فإن المؤمن إذا لم يكن ذا عزيمة في الخير ، فلن يكون ذا عزيمة في الشر ، تجعله يبارز الله بالمعصية ، وهو وقع صفيق !

وقد بين الله في كتابه أن المعصية التي تقع من المؤمنين بالإيمان ، إنما تصدر عن جهالة (أي : عن طيش ، وضعف ، وغلبة ، وشهوة ، وضعة همة) :

﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولَئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا ﴾ (١٧) وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن ولا الذين يموتون وهم كفار ﴾ .

(النساء: ١٧، ١٨)

﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءًا بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٤) وكذلك نفصل الآيات ونستبين سبيل المجرمين ﴾ (الأعراف: ٥٤، ٥٥)

إن صلة الطاعات والمعاصي بالإيمان لا يجوز نكرانها .

فالأولى أغذية ينمو بها ويزدهر .

والآخرى سموم يضعف بها ويندوى .

وقد أبان الله عز وجل - أنه ما من شخص يدعى الإيمان إلا فحصت نفسه بألوان التكاليف ، وبليت بمراتب شتى من الجهاد ، جهاد الشبهات ، وجهاد الحياة والمبادئ .

ولابد أن يجتاز الشخص هذا الامتحان ، ليحكم بعدها بنجاحه أو سقوطه ،  
ولن يترك الإنسان سدى .

ولن يغلب العصاة ربهم بإيمان مزعوم وكفران مكتوم .  
والتكاليف التي شرع الله لعباده هي الطبيعة الأولى للفتن التي تقتحم النفس ،  
وتكشف دخائلاها .

ولن تزال هذه الفتن تسبّر أغوار الإيمان ، ومدى صلابته ، ومدى استعداد  
صاحبها للنعم أو للجحيم ، أو لهما معاً ، حتى يرجع الإنسان من حيث بدأ ، إلى  
الله .

﴿الَّمَّا أَحَسَّ النَّاسُ أَنْ يُتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَّا  
الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ (٣) أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ  
يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ أَنْ يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾ (العنكبوت : ١ - ٤) .  
ومصير المرء لا يحدد بعصبية واحدة ولا طاعة واحدة .

فالأجل طويل والتكاليف متتجدة ، والأمر أعقد من أن نصدر بصدره حكمًا عامًا .  
وفي الحديث : «تُعرض الفتن على القلوب كعرض الحصير عودًا عودًا ، فائي  
قلب أشربها نكتة سوداء ، وأي قلب أنكرها نكتة فيه نكتة بيضاء  
حتى تعود القلوب على قلبين :

قلب أسود مُرْبَادًا كالكوز مُجَخِّيًّا (مكبوئًا) لا يعرف معروفاً ، ولا ينكر منكراً  
إلا ما أشرب من هواء . وقلب أبيض لا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض ».  
وهذا الحديث يبيّن : أن المعاishi منازل ومزالق ، يسلم بعضها إلى بعض ، وأن  
الإيمان يتأثر بما يعرض للقلب من أحوال .

فهناك قلوب أفترت منه تماماً - بإدام المعاishi واتباع الفتن .  
وهناك قلوب في طريقها إلى البوار لما تُقْفَرْ بعد ، وتوشك أن تصل .  
وهناك قلوب بين طريق الخير ، وطريق الشر ، تتأرجح ناحية اليمين أو الشمال .  
والحديث يشبه عرض الفتن على القلوب شيئاً فشيئاً ، كعرض عيدان الحصير ،  
على الحيوط التي تنتظمها شيئاً فشيئاً .

وقسم القلوب عند عرضها عليها قسمين :

قلب إذا عرضت عليه فتنه أشربها ، كما يشرب الإسفنج الماء ، فتنكست فيه نكتة سوداء ، فلا يزال يشرب كل فتنه عرضت عليه حتى يسود وينتكس ، وهو معنى قوله «**كالكوز مجخياً** أي منكوساً .

إذا اسود عرض له من هذه الآفات مرضان خطيران ، يتآديان به إلى ال�لاك :  
أحدهما : اشتباه المعروف عليه بالمنكر ، فلا يعرف معروفا ولا ينكر منكرا .  
وربما استحکم فيه هذا المرض حتى يعتقد المعروف منكرا والمنكر معروفا .  
وثانيهما : تحکيم هواه في ما جاء به الشارع ، وانقياده لهذا الهوى حيثما ترافق به .

أما القلب الآخر ، فهو أبيض أشرق فيه نور الإيمان ، فإذا عرضت عليه الفتنة أنكرها وردها ، فازداد نوراً وإشراقاً .

وفي أحوال الإيمان مع الفتن والمعاصي ورد - كذلك - عن النبي ﷺ : « إن العبد إذا أخطأ خطيئة نكتت في قلبه نكتة فإذا هو نزع واستغفر وتاب صقل قلبه ، وإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبه ».

وهو القرآن الذي قال الله فيه : ﴿ كَلَّا بَلْ رَأَنَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٤) كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمْ يَحْجُبُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمَ ﴾

(المطففين : ١٤ - ١٥)

## بين التوبة والعصمة

من حقائق التربية النفسية أن الإنسان خطأ ، وأن الغلط مركوز في طبيعته ، يجري في عروقه مع الدماء ، وأن الله لم يكلف أحداً بالعصمة المطلقة !! إنما كلف الإنسان إذا أخطأ أن يثوب إلى رشده .

وإذا بدرت منه زلة أن يراجع تفكيره .

وإذا زلت قدمه ، فكبا ، أن ينهض من كبوته ، وأن يزيع عنه ما علق به ، ثم يستأنف طريقه إلى غايته المنشودة .

ويظهر أن نفس الإنسان كجسمه ، كلامها يحتاج إلى تطهير دائم . لأن كليةما ينضح من داخله ، وي تعرض من خارجه ، لما يضطره إلى مداومة الغسل ومتابعة النظافة !

ففي البدن غدد وأجهزة دائبة الإفراز .

وجو الأرض التي يحيا عليها يكسوه أبداً بالغبار والأكدار .

فكان لابد - لعافية الجسد - من إزالة هذه الأدران كلها .

والنفس الإنسانية كذلك ، تهفو إلى السيئات ، وتنزع إلى الشرور ، وتتعرض في مخالطتها الآخرين إلى ضروب من الفتن والغربات المحرجة .

وهي بحاجة إلى توبة متجلدة متكررة ، تمسح عنها هذه الأكدار ، وتحوّل هذه الآثار .

مثلاً يحتاج الجسد إلى أنواع الغسل وضروب المطهرات .

إلى هذا يشير القرآن في قوله : **﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾** (البقرة : ٢٢٢)

وقد كان الرسول ﷺ يجدد التوبة إلى الله بين لحظة وأخرى ، ويقول : «توبوا إلى الله فإني أتوب إليه في اليوم مائة مرة» .  
ومدح القرآن الأنبياء بهذا المعنى :

فقال عن سليمان عليه السلام : **﴿نَعَمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ﴾** (ص : ٣٠) .

ووصف المؤمنين بأن الله ينقدهم من أوضار الشهوات ، وظلمات الأهواء ومفاسن الحياة ، ساعة بعد ساعة ؛ لأنهم - ما داموا أحياء - معرضون لها في كل حين . وهذا ما يوحى به نظم الآية الكريمة : ﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أُولَئِكُمُ الظَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ﴾ (البقرة : ٢٥٧)

على أن الأخطاء الصادرة من الناس تتفاوت تفاوتاً كبيراً .

فما يعتبر صواباً يصح صدوره من إنسان ، يعتبر خطأ لا يسوغ صدوره من إنسان آخر .

وَيَخْتَلِفُ الرِّزْقَانِ وَالْفِعْلُ وَاحِدٌ إِلَى أَنْ يُرَى إِحْسَانُهُذَا لِذَلِكَ بِـ

وهذا معنى عبارة المتصوفة : «حسناتُ الأبرار سيناتُ المقربين» .

والغرض من سوق هذه الحقيقة ، أن نحسن الانتفاع بها في ميدان التربية النفسية انتفاعاً تعالج به غلطات العصاة ، وأخطاء المتهورين .

إن القالة الخبيثة التي شاعت بين المسلمين ، توهّمهم أنه لا يضر مع الإيمان معصية ، لا أصل لها ، وهي - فضلاً عن أنها أفسدت حضارتهم ، وأسقطت دولتهم - أضرت بالإيمان - كواز خلقي وحصانة اجتماعية - أبلغ الضرر .

و قبل ذلك أضرت بالإيمان ، كفكرة تنير العقل ، و يقين يملأ الصدر ، فمحقته محققاً .

ولسنا نزعم أن كسب سيئة يرد المؤمن كافراً في طرفة عين ، فقضية الإيمان أخطر من ذلك !

ولكننا نؤكد أن القلب إذا أحدقت به السيئات ، وترادفت عليه الفتنة ، وطال عليه الأمد ، وهو بين ظلمات معتمدة ، لا يخرقها بصيص من متاب .

هذا القلب ينفلت منه الإيمان رويداً رويداً ، حتى يطمس بهاوه ، ويرتد صاحبه إلى جاهلية نكرا .

وانظر إلى قوله تعالى : ﴿بَلِيْ مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ (البقرة : ٨١) .

فإن إحاطة الخطيئة بالفاسدين ، تتأتى على مر الليل والنهار ، وهم يتقلبون في مهاد الخزي والعار ، فهيهات أن يكون لهم إلا النار وبئس القرار .

أما تفسير كلمة «سيئة» في الآية بأنها الشرك وعبادة الأصنام ، فلا معنى له ، فإن سياق الآية في مخاطبة أهبار اليهود ، واستعمال اللغة ، واصطلاح الشارع - ذلك كله ينفي هذا التأويل الذي لا مبرر له .

## من مُخْلَفَاتِ حَرْبِ الْجَدْلِ

هذه صورة خلُفُها الجدلُ المُحضُ ، وثار النزاعُ فيها نظريًا لا أثارةً فيه من رعاية الواقع ، أو استقراءً أحوال المؤمنين على ضوء التجارب الصادقة !

قالوا .. ثم اختلفوا في الإجابة : ما حكم المسلم الذي يصر على المعصية ؟  
قال بعضهم : كافر .

وقال آخرون : بل مسلم ، ولا تضر مع الإيمان معصية !

وقال غير هؤلاء وأولئك : بل هناك منزلة بين المنزلتين !

وانقسم المسلمون فرقاً متقائلة لهذا الاختلاف الذي يرجع في أساسه إلى التلاعُب بالألفاظ ، والنَّزُوع إلى المراء ، والتَّعلُّق بالجدل .

والحق أن هذا السؤال لا يجوز إيراده ، فهو غلط ظاهر في فهم طبيعة الإسلام .  
إن كلمة «إصرار» تعنى توجُّه الإرادة وانعقاد العزم ، وتقدير النتائج المستقبلة ،  
والسيطرة على البواعث والأساليب المقارنة للعمل .

أى : إن الإصرار مبارزة لله بالعصيان ، على نحو مقررون بالتحدي وعدم  
الاكتراش ، وذلك لا يتصور في مسلم قط !

نعم قد يعكف بعض الناس على معصية ما ، لأنهم في إرادتهم ، وجماح  
في شهوتهم .

وهذا الانكسار في القوة الإيجابية الدافعة إلى الخير ، لا يُسمى ما ينشأ عنه  
إصراراً على الشر .

إذ إن المسلم الذي يقارب ما لا يليق ، لا ينفك عنه شعور قوى أو ضعيف ،  
بالخزي والعار .

أما يوم يصل إلى الحال التي يُقبل بها على الكبائر وهو مسرور باسم ، ويترك  
معها الواجبات وهو مستريح هادئ ، فهو اليوم الذي يت弟兄 فيه الدين من القلب ،  
ولا يبقى له بالإسلام سبب ولا نسب .

وهذا الشعور المفروض في المسلم - إذا سقط في كبيرة - هو نواة التوبة المعجلة أو المؤجلة التي تربط الرجل بالإيمان أي رباط .

إذا غاض هذا الشعور ، وانفصمت ذلك الرباط ، فأي إيمان يبقى بعد !  
روى عن النبي ﷺ : «مثُل المؤمن ومثُل الإيمان كمثل الفرس في أخيته ،  
يجول ثم يرجع إلى أخيته ، وإن المؤمن يسهو ثم يرجع» .

وروى : «المؤمن واهٌ (مذنب) راقع (تائب مستغفر) فسعیدٌ من هَلَكَ عَلَى رَقْعِهِ» .  
والإصرار حالة تتولد بعد مراحل متطلبة ، من إلف المعصية ، وموت الشعور بما فيها من نكر .

وتجذور الإيمان - مع الولوغ في المأثم - تنقطع جذراً جذراً ، مالم تُتداركْ بِتَابَ .  
والبحث في هذا الموضوع تتكون النتائج فيه باللحظة والاستقراء ، لا بالتلاعُب والمراء .  
وإليك طائفة من الحقائق المقررة في علم الأخلاق ، تستطيع في ضوئها أن تتبين  
ملابسات الأعمال المنكرة ، ومراتب مقتريها ، والحكم على أنواع الجرائم  
وال مجرمين ، والذى قربها أو بعدها من الإيمان والكفر .

ذكر الأستاذ محمد يوسف موسى - رحمه الله - في كتابه «مباحث فلسفية في  
الأخلاق» درجات التوجه والتنبيه عند الكائنات المختلفة .

فسمى امتداد جذور النبات إلى أدنى طلباً للغذاء ، وامتداد الأغصان والفروع  
إلى أعلى طلباً للضوء والهواء ، سمي ذلك «حاجة» .

وسمى تطلع الحيوان إلى ما به قوام حياته ، وإدراكه المحدود لمقومات وجوده ، دون  
شعور بالغاية المترتبة على تحصيلها ، سمي ذلك «شهوة» .

ثم قال : «نرتقي بعد ذلك للإنسان فنجد أنه يسعى لما يحتاج إليه ، وهو شاعر تماماً  
به ، متصور اللذة التي تعقب وجوده ، والألم الذي ينتابه لفقدده» .  
وذلك ما يميزه عن الحيوان ، ويسمى ذلك في الإنسان «ميلاً» .

ويعرف «الميل بأنه توجه من الإنسان لشيء متصور بوضوح مع إدراك الغاية  
المترتبة عليه - وباختلاف غايات الناس اختلفت ميولهم» .

هذا غايتها الشهرة ، وذاك غايتها السيادة ، وغيرهما الغنى ، وهكذا .

وكل طائفة متشابهة من الميول ، تدور حول غاية واحدة تسمى «عالماً» ، ومنها تنشأ الرغبة .

فإذا تغلب ميل من هذه الميول على سائر الميول المتشابهة التي تدور معه في محور واحد ، وسيطر عليها ، كان ذلك ما يسمى بـ «الرغبة» .

فإذا فكر فيما يرغب فيه ، ورأه ممكناً ، ليذلل ما قد يكون بينه وبين نيله من عقبات ، ثم أجمع أمره عليه ، ارتقى ذلك الاتجاه فسمى «إرادة» .

والفرق بين الرغبة والإرادة ، يتضح من أن الرغبة قد لا يتلوها العمل المثمر . . . ربما رغب المرء في أمر يستحيل الحصول عليه .

أما الإرادة فلا تكون إلا حيث يتربى الإنسان في الأمر ، ويزن جميع الظروف والملابسات .

ثم بعد ذلك يراه ممكناً فيعزم عليه .

وبهذا يعقبها العمل الذي إذا اعتقد صار خلقاً .

ويظهر من هذا الخلق عادة للإرادة - وليس مجرد الإرادة - أن الإرادة تَغْلِبُ عالم من قوى النفس على غيره . . .» انتهى باختصار .

فالإصرار على الكبائر - في ضوء هذه الحقائق النفسية المقررة - هو نتيجة لقدمات طويلة ، وأطوار يتولد بعضها من بعض في نظام مرتب دقيق .

فإذا علمنا أن التدنس بخطيئة عقب ميل مفاجئ ، أو رغبة جامحة يوقع الإيمان في مأزق خطير ، ويصيبه بجرح عميق ، مالم يندمل هذا الجرح بتوبة .

وسمعنا قول النبي ﷺ : «لا يزني الرانى حين يزنى وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن» .

فكيف بإيمان ترادفت عليه هذه الجراحات الدامية ، من آثار الذنوب الفاجرة؟! كيف تكون حال هذا الإيمان ، إذا اقترب به الميل إلى الجريمة ، ثم ارتقى هذا الميل إلى رغبة ، فأراده ، فعزيمة صادقة ، فخلق معتاد ، فإصرار بالغ !!

هيئات هيئات أن يكون له بقاء إلا في أوهام المجادلين والعابثين بعلم الكلام . على أن للإصرار على الكبائر طبيعة يجب أن تعرف .

فهو لا يمد سحابة الشر حتى تغطى وجه الإيمان الجميل فحسب! بل يرسب بسوءاته في النفس ، فيحول بينها وبين فعل أي خير ، وتقديم أي بر .

فليس المقصود رجلاً من النوع الذي قال القرآن فيه : ﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّئًا عَسَى اللَّهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾  
(التوبه : ١٠٢)

كلا ، فمعنى الإصرار على الشر أن ينابيع الخير جنت تماماً في الضمير فلن يرشح بخير قط .

ومن ثم استقر الأمر في علم « الأخلاق » على أن الاتجاه المائع الذي تتأرجح فيه النفس لا يسمى خلقاً .

ويقول الأستاذ « محمد يوسف موسى » :

« لا يصح أن نقيم وزناً للرأي القائل بأن الخلق أمر نسبي ، بمعنى أنه يحكم على المرء بالليل الذي يغلب عليه .

فمن غلب عليه حب الإعطاء ، وأعطي كثيراً ولم يدخل إلا قليلاً ، كان كريماً .  
وكذلك الصدق والكذب وسائر الفضائل والرذائل .

لا يصح أن نقيم وزناً لهذا الرأي ، ذلك أنه ما لابد من ملاحظته في الخلق :  
الرسوخ ، والثبات لحالة نفسية معينة ، حتى تعطى ثمرتها من الأعمال باستمرار .

ويؤيد هذا ما ذكره « ماكيزي » في كتابه « الأخلاق » :

« إنه لابد لتكوين خلق من ثبات عالم من العوالم - يعني المشاعر النفسية - أما مجرد باعث خير ، أو غرض نبيل في حياة الإنسان ، فلا يكفي لجعله فاضلاً .

وتطبيقاً لهذه القاعدة الخلقية في محيط الإيمان ، يجعلنا نجزم بأن الإيمان الكامل يقتضي العمل الصالح وجوباً ، وينقص الإيمان كلما نقص العمل .  
فإذا لم نجد إلا شرّاً محضاً جزمنا بأن ظل الإيمان قد تقلص .

ولذلك قلنا : إن الإصرار - بمعناه الشامل - لا يتم في نفس مؤمنة أبداً .

\*\*\*

وإذا أحصينا النصوص الواردة ، والتفسير الصحيحة لها ، وجدنا أن الشرع الشريف ، يهتم بالبواعث المقارنة للعمل اهتماماً شديداً ، ويبين الحكم على الإيمان والجزاء ، بعد التأكد من الحالات النفسية التي لا ينفك عنها عمل ، والتي ينقطع العمل أو يتكرر لارتباطه بها .

قال ابن قتيبة شرحاً لقوله تعالى : ﴿وَعَصَى آدُمْ رَبَّهُ فَغَوَى﴾ (طه : ١٢١) .  
يجوز أن يقال : عصى آدم . ولا يجوز أن يقال عاصٌ ؛ لأنَّه إِنما يقال لمن اعتاد  
 فعل المعصية .

كالرجل يخيط ثوبه ، يقال له : خاط ثوبه ، ولا يقال : هو خياط حتى يعاود ذلك مراراً ويعتاده .

فهذه معصية لا يأخذ صاحبها وصفاً يسجل عليه الشر ، ولو أنه فعلها !!  
بينما يسجل الإثم وعقابه على شخص آخر لم يفعل الجريمة ، ولكنه عزم عليها .  
فعن النبي ﷺ : «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار ،  
قيل : هذا القاتل ، فما بال المقتول ؟ قال : إنه كان حريصاً على قتل صاحبه !».  
إن للنية المصاحبة مدخلاً كبيراً في الحكم على الأخطاء والخطايا .

ولا نحب أن نغفل في تقديرنا لأثر المعاصي في الإيمان :  
1- أن المعاصي ليست سواء في تهاوى الناس إليها وبلغتهم بها ؛ فجمهر المسلمين في بلادنا ، لا يطعم لحم الخنزير مثلاً ، ويستغنى عنه في يسر ولذة بلحوم البقر والضأن .

وجمهور الفقراء لا يلبس الحرير ، ولا يتحلى بالذهب ، فإذا كان لحم الخنزير أو لبس الحرير - مثلاً - من المناكر التي حرمها الإسلام فإننا نلاحظ أن طبيعة هذه المحرمات تغاير المعااصي القائمة على دسائس الشهوة الجنسية مثلاً ، وما أكثر التعرض لها .

٤- أن هناك بيات تعين على العصمة ، وأخرى تغري بالفاحشة .

وقد يوجد أقوام لا يسعون إلى الجريمة ؛ فيجلون بمجتمع دنس يسهل لهم الانزلاق .

وقد يتمنى قوم الشر ، **بَيْدَ أَنْهُمْ يَجْدُونَ الْأَبْوَابَ إِلَيْهِ مَوْصِدَةً فِي بَيْتَهُ مَحَافِظَةً مَصْوَنَةً مَأْمُونَةً .**

٣- أن درجات السقوط نفسها تتفاوت .

فالذى يهوى من قمة مشرفة غير الذى يسقط وهو يسير ، غير الذى يتربى فى حفرة عميقه .

كذلك السقوط فى المعاصى .

فقد يقارب الشخص الذنب عن ميل عارض وفرصة مواتية .

وهذا غير من يقع فيه عن رغبة ملحة ، وذلك غير من يسعى إليه عن إرادة يقظة .

وهؤلاء غير من يعزم على الفعل ويستمرى العودة إليه ، ويدأب على ارتكابه حتى يصير فيه خلقاً .

٤- أن الدنيا نفسها حلقات موصولة .

فالكاذب يخون ، والخائن يرتشى ، والمرتشى يهدم المصلحة العامة ويبيع وطنه وشرفه ودينه لأول مساوم .

والسكيير يزنى ، والزانى يقتل ، والقاتل يستحيل إلى وحش لا دين له ... إلخ .

\*\*\*

والحق أن مدلول الكلمة «معصية» فى أفراد الناس وأحوال الحياة ، يتفاوت تفاوتاً واسعاً .

فكم تدل الكلمة «سفر» على الرحلة القرية ، والطواف حول العالم .

وكما تدل الكلمة «مرض» على الصداع العارض والحمى المهلكة ، كذلك تدل الكلمة «معصية» على طرفين متبعدين .

لا لأن المعاصى تنقسم إلى صغائر وكبائر ، بل لأن الكبائر نفسها - بما يكتنفها من مشاعر نفسية - ليست سواء .

ومن الخطأ الكبير أن نقول - مع المرجئة : إن الإيمان لا تضر معه كبيرة . أو نقول - مع الخوارج : إن الكبيرة لا يبقى معها إيمان .

ولعل دقة الظروف الملائمة للمعاصى هي التى جعلت الناظم القديم يقول :

وَمَنْ يَمْتُ وَلْمَ يَتُبْ مِنْ ذَنْبِهِ فَأَمْرَةٌ مُفَوْضَةٌ لِرَبِّهِ!!

يشير بذلك إلى قول الله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ افْتَرَ إِثْمًا عَظِيمًا﴾ (النساء : ٤٨) .  
والآية تشير إلى أن الشرك لا يغفر .

وهناك أمور مساوية للشرك ؛ كجحود الألوهية ، أو الاعتراف بها وتجحود أوامرها ،  
ورفض الانصياع لها .

وما دون الشرك صنوف كثيرة قد تهبط إلى اللهم المغفور ، وقد تفحش حتى  
تحقق الإيمان كما أسلفنا بيانه .. فلا تكون دون الشرك أبداً .

وفي الحد الفاحش من العاصي يساق قوله تعالى :

﴿وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حَدُودَهِ يَدْخُلُهُ نَارًا حَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ﴾  
(النساء : ١٤)

﴿وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارًا جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا﴾ (الجن : ٢٣) .  
وفي الحد الأدنى يقول تبارك وتعالى :

﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن  
يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يَصِرُوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ (آل عمران : ١٣٥) .

## هل المعصية مرض؟

في أحيان كثيرة يتوجه البحث العلمي إلى اعتبار عوج السلوك وارتكاب المخمورات ظواهر لأمراض نفسية كامنة!

ويفسر وقع الجرائم على أنها أعراض تستوجب العلاج الحكيم ، للاضطرابات النفسية والعصبية التي تختفي وراءها ..

وعَدَ العصيَان مَرْضًا يُجْبِي التَّفْكِير فِي مَدَاوَاتِه ، قَبْلَ عَدِيهِ جَرِيَةٌ تَسْتَوْجِبُ الْقَصَاصَنْ مِنْ صَاحِبَهَا ، أَمْرٌ يَسْتَحْقُ النَّظَرُ الْعُمَيقُ عَلَى ضَوْءِ التَّعَالِيمِ الَّتِي جَاءَ إِلَيْهَا إِلَاسَلَمُ بِهَا!

وقد تَسْأَلُ : هل المعصية مرض حقًا؟

والجواب أن تعابير القرآن الكريم في غير موضع واحد تبيح لنا أن نقول : نعم ، ففي سورة البقرة وصف النفاق بأنه مرض : ﴿فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا﴾ (البقرة : ١٠) .

ومرض القلب هنا ليس سرعة نبض ولا بطيء خفقان بداهة !!

وفي كثير من سور شاع هذا الوصف حتى لقد تكرر في سورة الأحزاب ثلاث مرات ، ويدل اختلاف السياق على اختلاف المقصود به .

ففي النصح لأمهات المؤمنين يقول الله عز وجل :

﴿إِنِّي أَتَقِنُ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ﴾ (الأحزاب : ٣٢) .

والمراد بالمرض هنا ما يختلف في نفوس الناس من اضطراب الغريزة الجنسية اضطراباً يجعلها تطمع في غير مطعم ، ويسرد زمامها حيث يجب أن تقف و تستكين !!

والله عز وجل يزيد نسوة نبيه عليها السلام سزلة تعلو على هوا جس النفوس .

فلا عجب إذا صانهن عن آخر ما تصل إليه الأمانى المحرمة للنفوس المريضة .

وقد ثبت أن الشهوة الجنسية أساس لعدد هائل من الأمراض الفكرية والعصبية والخلقية!

وفي موقف الضعاف والتردد عن هجوم الأحزاب على المدينة وإحكامهم الحصار على من فيها يقول القرآن الكريم :

﴿وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا﴾  
(الأحزاب: ١٢)

وقد سبق وصف النفاق بأنه مرض .

وجريدة هذا المرض تنمو مع ضعف الشخصية وانحلالها .

فترى المرء يلقى هؤلاء بوجهه ورأى ، ويلقى أولئك بوجهه ورأى ، حتى إذا مرد على ذلك أصبح أخصائياً في العيش بشخصية مزدوجة .

وقد بلى المجتمع الإسلامي الأول بحزب ضخم من المنافقين كانوا شرّا عليه من الكافرين الصراخاء .

وهذه الآية قد يكون معناها : وإذ يقول المنافقون الذين في قلوبهم مرض .

فهي صفات متعاطفة يكشف بعضها خفاء بعض .

أو يكون الذين في قلوبهم مرض صنفاً آخر من الناس ، أشبهوا المنافقين في جزعهم من الأعداء ، وجبنهم عند اللقاء ، وشكهم في أمر الرسول ﷺ وعاقبته فالتحقوا بهم وصاروا بذلك منهم .

والذين تظهر عليهم أعراض يعزلون مع المرضى إلى أن تتميز أحوالهم .

وقد جمعت سورة الأحزاب هذه الأصناف كلها في قوله تعالى : ﴿لَئِنْ لَمْ يَتَّهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغَرِّنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا﴾ (الأحزاب: ٦٠).

وقد جاء هذا التهديد بعد أمر عام لنساء المؤمنين بالاحتشام التام في ملابسهن ، مما يدل على أن المقصود بالذين في قلوبهم مرض هم الشبان المتسكعون في الطرق المتبعة للعورات .

وتحفظاً من هؤلاء أنزل الله الآية السابقة : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَاَرْوَاجُكَ وَبَنَاتُكَ وَنِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ يَدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيَّهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفَنَ فَلَا يُؤْذِنَ ﴾  
(الأحزاب : ٥٩)

والأمراض النفسية تتفاوت خفة وحدة ، ويتفاوت معها ما ينشأ عنها من مخالفة للشرع والقانون ، وشذوذ عن العرف والتقاليد الفاضلة .

على أن الجرم مهما كان مريض النفس فلا يمكن إخلاؤه من المسئولية الجنائية وتركه طليقاً دون أية مواجهة .

والإسلام ينظر إلى هذه الأحوال المرضية نظرتين مختلفتين .

فهو يضع الحدود والعقوبات التي لابد منها لصيانة المجتمع ، وتدعيم أركانه ، وتقرير فضائله ، والمحافظة على مثله العليا ، والمغالاة بقيمتها وقمع من يستهين بها .

ومن ثم فهو يجلد ، ويرجم ، ويقطع ويقتل .

ولكنه - إلى جانب هذه النظرة الصارمة - يرسل نظرة عطف إلى الجرم نفسه على حساب أنه مريض .

فهو يحتاط في الحكم عليه ويجعل القاضي أن يخطئ في العفو خيراً من أن يخطئ في العقوبة ، ويأمر بالدعاء له ، لا الدعاء عليه .

وقد حدث أن جيء بسكيير إلى النبي ﷺ ليؤدب على سكره ، فقال أحد الجالسين : لعنة الله عليك ، ما أكثر ما ي جاء بك !

فقال ﷺ : « لا تلعنوه ، فوالله ما علمت إلا أنه يحب الله ورسوله ». .

وفي رواية أخرى : « لا تقولوا هذا ، ولكن قولوا : اللهم ارحمنه ، اللهم تب عليه ». .  
وهذه النظرة الرحيمة هي التي أوصت بالستر على المخطئ ، وإعطائه الفرصة التي يصلاح بها نفسه ، والتشفع له قبل أن يصل الأمر إلى القضاء ، عساه يرجع عن غيه ويبرأ من علته .

وأولى الأمراض النفسية ظفرًا بالرحمة والعطف في دين الله هي : الأمراض التي تصيب الإرادة الإنسانية في محاولاتها المتكررة المتغيرة أن تصل إلى الكمال المنشود .

فإن المرء إذا طلب السمو بنفسه عن الدنيا ، لاحقته من طبيعته الأرضية نزعات شتى قد تُزِّلُّه عن الخير ، حتى يكاد ييأس من بلوغه ، فتمرض إرادته ويضعف عزمه .

وهنا يتدخل الدين بتعاليمه ليعيد إلى الإرادة صحتها وقوتها ، حتى تسعى بصاحبها إلى الكمال ما دام حيّا .

وفي ذلك الموضع الدقيق من علاج النفس ، تساق أحاديث الرجاء وأيات الرحمة ، والنصوص الكثيرة التي تفتح عيني الإنسان على آفاق بعيدة المدى من غفران الله ورضوانه ، والتي لا تسد منافذ الأمل أمام نفسه أبداً .

مثل قوله تعالى للعصاة : ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً ﴾ (الزمر: ٥٣) .

وأمثال هذه البشارات الرحبة يظنها القاصرون ذريعة إلى التقصير في العمل والاستهانة بالخطأ ، وهذا وهم مغرق في الضلال .

فما قصد بهذه النصوص إلا تشجيع المجاهد لهواه على المضي في طريقه ، لا تقفه عشرة ولا تلويه عقبة ، ولا تنكسر عزيمته في الخير لكثره ما اقترف من الشر ، ولا يقتنط من رحمة الله - مهما صنع - ما دام يريد استئناف حياة أنقى وأفضل .

وبهذا الضوء تدرك العلاقة بين النصوص الكثيرة التي تجعل العمل كل شيء في الدنيا حيناً ، والتي تسوق العفو والمغفرة حيناً آخر على اليسير من الأمور .

وخير ما نستصحبه في ملاحظتنا في أحوال الناس قول عيسى ابن مريم عليه السلام : «لا تنتظروا في أعمال الناس كأنكم أرباب ، بل انظروا في أعمالكم على أنكم عبيد ، فإنما الناس رجّلان ، مُبْتَلٍ وَمُعَافٍ ، فاعذروا أهل البلاء ، واحمدو الله على العافية» .

وللإسلام تعاليم إيجابية لكي يكتسب المؤمن منها صحته النفسية ، وعافيته الروحية . ويخطئ من يحسب العبادات التي شرعها الإسلام ضرباً من الطقوس التي تؤدي في جو من الغفلة السائدة ، والفناء في مجهول غير مفهوم .

فإن الفرائض الأولى في الإسلام تقوم على اليقظة العاطفية والعقلية ، وقلما تحظى بالقبول إلا إذا تركت أثراً غائراً في القلب واللب!

ومن ثم فالعبادات التي كلف بها المسلم أساس مكين لصحته النفسية .

والحكمة المذكورة في تشريعها أنها وقاية من الأوضار والأوزار ، وأنها - إذا وقع المرض في خطيبته - نظافة تغسل الروح مما لحق به من فتن وذنوب .

وكلا الأمرين - من وقاية ونظافة - سبيل العافية والبعد عن الأمراض النفسية ، أي : عن المعاishi والسيئات .

إن التعبد بتلاوة القرآن مثلاً ليست الغاية منه ترديد الألفاظ المقدسة ، بل المقصود أن يتصل الروح بالوحى لينتعش ويتظاهر ، ويترفع حين يناجى الله عن الإخلاص إلى الأرض واتباع الهوى .

﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الإسراء : ٨٢)

والتعبد بالصلوة منها عن الآثام ، ومطردة للوساوس الصغيرة ، ودواء للعصيان إذا مس المرض عارض منه .

ومن الكلمات الحكيمية : «إذا لم تشغل نفسك بالخير شغلتك بالشر». وبهذا المبدأ وفى الإسلام الفرد والمجتمع من أمراض نفسية جائحة .

فإن الفرد العاطل والأمة التي لا رسالة لها مرتع خصب لأخبت الأمراض العقلية والقلبية .

ولو اشتغل المجتمع المسلم بما طلب به من جهاد دائم ، وما كلف به من صلوات جامعه ، لما وجد متسعاً من الوقت لجرائم الفراغ والتبطيل ، ولا انحلت عقد كثيرة من تلقاء نفسها في ميادين العمل السامي إلى الأهداف المرسومة .

وعندى أن كثيراً من معاishi الأفراد يقع قسط كبير من وزرها على الدولة ؛ لأنها لم ترحم حيلتهم بما يصرفهم عن الموبقات .

إن الأمراض النفسية التي يشرد بها السلوك الإنساني كثيرة .

ولو استمعنا إلى آراء علماء النفس لما نجا أحد من الاتصاف بعقدة كامنة ، أو لوثة خفية ، أو داء نفسي دفين .

غير أن هناك فارقاً بين أن يوصم المرء بالجنون مثلاً ، وبين أن تصدر عنه أفعال تعد شعبية من الجنون ، ويقال للإنسان - إذا صدرت عنه : أما بك عقل؟ وقد قال الله تعالى لأحبار اليهود :

﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ (البقرة : ٤٤)  
والأمراض النفسية تتفاوت شدة وضعفاً ، وهى فى بدايتها غيرها فى نهايتها .  
ومنها ما تكون الإصابة به كالوباء العام ، ومنها ما يقع فى حدود وظروف ضيقه .  
وأكثر الأمراض النفسية شيوعاً ما ينشأ - كما ذكر القرآن فى غير موضع - عن اضطراب الغريزة الجنسية ، أو عن الشعور الإيجابى أو السلبى بالذات - كما يعبر علم النفس .

لهذه الأضطرابات النفسية أطوار ومضاعفات ليس هنا موضع البحث فيها .

ومن مرض الغريزة الجنسية تتولد الجرائم المسببة للزنى واللواط والسحاق والتعشق الخيالى والتذلل للمحظوب . . . إلخ .

ومن مرض الشعور الإيجابى بالذات ينشأ الفخر والخيال والإتكار وجنون العظمة .

ومن مرض الشعور السلبى بالذات تتولد مركبات النقص والتلون والملق ، وقد يكون الإحساس بالضعة باعثاً على الكبر والفخر بشكل حاد مثير .

\*\*\*

والإسلام - كما قلنا - يتعهد النفس بالعبادات فيحصنها ضد هذه الأمراض .  
ويخفف من آثارها إذا أصييت بها .

ولا يزال يعالجها حتى يشفيها أو يقارب ، على قدر أخذ الإنسان نفسه بالمجاهدة وال التربية .

ولسنا ندرى من أحوال الجرائم والمخالفات إلا ظواهر يسيرة .

ولسنا نجرو على إصدار حكم عام في هذه الأمور .

وقد نستطيع تحديد مصاير الناس في الدنيا بما يظهر لنا أنه إيمان ، أو فسوق وكفران .

أما مصاير الناس في الآخرة فإلى الله وحده .

والقول بتحليل العصاة في جهنم ، أو العفو عن بعضهم والتنكيل ببعضهم الآخر

إلى حين ، يقترن بهذه الملابسات التى أطلنا سردها ، ورفضنا إخضاع الحكم فيها للجدل والسفطة ولأعيب المنطق القديم .

وفى ذلك يقول زميلنا الفاضل الأستاذ إسماعيل حمدى من بحث طويل : العدل كمبدأ والعقاب كجزء منه ، لا مناقشة فيهما إذن .

ولكن أى المجرمين ينبغى أن يتجرد له العدل؟ وأيهم يعامل بالعدل مع الرحمة؟ وأيهم هو المريض الذى تتجرد له الرحمة التامة؟ إنهم مختلفون بلا ريب .

فصور النفوس أشد تنوعاً من صور الوجوه . والإرادة والوعى ها هنا أساس التنوع والاختلاف .

فامرأ يقarf الجريمة مريداً واعياً يبصر آثارها كاملة ، ويقدر على مجانبتها تماماً ، ويرتب وسائلها ، ويهين ظروفها ، ويستعد لمماجأتها غير امرئ تتسلط عليه إحدى العواطف الحادة؛ كالغضب أو الحب أو القرابة ، فيتورط فى جنائية مندفعاً إليها اندفاع المنقوص الإرادة والوعى معاً .

وكلاهما غير ثابت ، أعزوه أسباب القوت فسرق ، أو أسباب النشأة الصالحة والتربية الضرورية فأفسد .

لا حاجة بنا إلى بيان ما يستحقه كل نوع من هؤلاء ، فهذا واضح كل الوضوح . وإذا كان قضاء البشر لا يأبى الرحمة على من يستحقها كاملة ، ولا العدل على من يستحقه مجرداً ، ولا هما معاً على من يستحقهما معاً ، لأن وضاع القوانين ، والقضاة بين الناس ، لا يضعونها ، ولا يحكمون وهم آلات صماء .

إنما هم بشر ، فيهم ما فى البشر من صفات يستوحونها .

وتظهر - حتماً - فيما يضعون وفيما يحكمون ، بل المفروض أنهم من أرقى البشر . فصفاتهم من العدل والنزاهة والعلم بالأنفس وتقدير البواعث والرحمة وما إليها من أرقى الصفات .

والقرآن يتحدث بحديثه الفياض عن صفات لله هى المثل الأعلى ، من علمه الخليط بن خلق ، وعدله الناصع الذى أثره لنفسه ، وأمر به الناس ، ورحمته الواسعة ، وإحسانه الجميل ، وعفوه السمح .

وهي صفات من الأدب أن نقول إنها غير عقيمة ، أو غير سلبية ، أو غير موقوتة بهذه الحياة الدنيا .

فنحن - بهذا القول ومثله - نقدرها حق قدرها ؛ لأنها صفات إلهية ، فهى عاملة دائبة ، وهى مباركة متصلة ، تتناول الدنيا والآخرة .

ومعاملة الله للناس فيما يشرع لهم وفيما يقضى بينهم ، لا بد أن تكون مظهراً تظهر فيه هذه الصفات ، ومجالاً تبدو فيه آثارها الجميلة .

فالظروف المخفة التي تقضى باستعمال الرأفة ، كما يعبر رجال القانون ، والبواعث الحزنة التي تشير في القاضى عواطف الطبيب الرحيم ، كما يكون لها تقديرها عند البشر يكون لها كذلك تقديرها عند الله .

والله أمن وأفضل ، وله المثل الأعلى في السماوات والأرض .  
 إن الإيمان يستلزم العمل كما يستلزم النهار الضوء .

وقد يثور في رائعة النهار غبار يحجب الأفق ، أو تتكاشف غيمون تملأ الأرض بالظلم .  
 بيد أن ذلك لن يرد النهار ليلاً ؛ إذ هو عرض زائل ، طال أمده أم قصر ، فلن تلبيث أشعة الشمس أن تغمر الأرجاء بالدفء والضياء .

كذلك نور الإيمان قد تجحبه إلى حين غيمة من شهوة عارضة ، فتغيريم جوانب النفس حتى لا يكاد المؤمن يرى النهج ، ثم يعمل الإيمان عمله ، فإذا الأمر كما قال الله تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾ (الأعراف : ٢٠١) .

أما الظلم المطبق للمعاصي الدائمة ، فذلك حيث يخيم ليل الكفر ، وتغيب شمس الإيمان ، ويفقد المرء حاسة البصر تماماً ، فهو لا يعرف لله طريقاً :

﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلًا﴾ (الإسراء : ٧٢)

إن قصة الخليقة الناجية كما مثلها أبونا آدم «خطأ ومتاب» .

وقصة الخليقة الهاكمة كما مثلها إبليس «جريمة وإصرار» .

فاختر لنفسك ما يحلو ، وليس الحساب من مغالطات المنطق والتلاعيب بالنصوص ، ولكنه إلى الله .. وكفى بالله حسيناً .



خلافات لا مبرر لها



إذا نشب خلاف على مسألة ما بين علماء مخلصين ، فإن هذا الخلاف لن يطول أجله .  
وإذا قدر له أن يطول ، فلن يترك في النفوس حقداً ، ولا في الصفوف صدعاً ..  
وإذا حدث من ذلك شيء فلابد أن يكون لأسباب مصطنعة بعيدة عن دائرة  
العلم ، أو عن دائرة الإخلاص ، أو عن كل تهمها جمیعاً .

وقد لمحت وراء كثير من ضروب الخلاف ، أشياء كثيرة تغاير البحث المزه في  
العلم ، والإخلاص مجرد للحق .

ولو ماتت أهواء النفوس ، وشهوات الغلب ، وانحنت الأغراض الدخيلة من وراء  
إعلاء رأى ونشر مذهب ؛ لما دامت عشرات من الفرق يوم ولدت ، أو لبقيت في نطاق  
لا يعلو صفحات الكتب وحلقات الدرس ، كأراء تشتجر في ميدان النظر الحر ،  
وتنتهي ضجتها بانتهاء النقاش فيها .

إن سعة العلم تلد رحابة الأفق ، وإن حسن النية يلد رحابة الصدر ، وإن الإيمان  
المحض يلد الحفاظ الدقيق على وحدة الأمة .

فأنى يتسرّب الشقاق إلى دين يقوم على هذه الحقائق ؟

ومن ثم حسم الله عز وجل صلة أتباع الهوى وهواء التفرقة بصاحب الرسالة  
العظيم ، فليس منهم وليسوا منه .

وسوف يلقون جزاء صنيعهم يوم ينقلبون إلى الله العليم بذات الصدور .

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾ (الأنعام : ١٥٩).

وقد تسأل : لكن المسلمين اختلفوا فرقاً كثيرة ، وقد اشتغلت هذه الفرق بالجدل  
قروناً طويلاً ، فكيف يتفق هذا الواقع مع المبادئ التي مهدتها ؟؟  
ونحن لا نبالى أن ندفع بالحق المجرد من تنكّبوا سبيله .

فإن بعض الآراء التي ظهرت بها هذه الفرق حدث مثله في العصر الأول بين فقهاء  
الصحابة ، وظل على هامش المجتمع الإسلامي فلم يُعْدُ قدره ، ولم يثر تعليقاً يذكر .

\*\*\*

خذ مثلاً رؤية الله في الدار الآخرة ، فإن هذه المسألة تطاحن عليها المعتزلة وأهل  
السنة ، وتنابزوا بالألقاب ، وملأوا بها المحافل والأسوق !!

مع أن هذه المسألة ثار حولها كلام خفيف في المجتمع الأول؟ ثم مر ولم يعقب  
شحنة، ولا بغضبة.

كان ابن عباس وجمهور الصحابة يجيزون الرؤية ، ولهم في ذلك أدلة ، وروى أن  
الرسول ﷺ - رأى ربه ليلة عرج به .

وكان عائشة تقول : لم ير رسول الله ﷺ ربه .

قال مسروق : قلت لعائشة : يا أماه ، هل رأى محمد ﷺ ربه؟

فقالت : لقد قف شعر رأسي مما قلت ، أين أنت من ثلاثة من حديثهن فقد كذب؟  
من حديثك أن محمداً رأى ربه فقد كذب ، ثم قرأت ﴿لَا تُدْرِكُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ  
يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ (الأنعام : ١٠٣) .

ومن حديثك أنه يعلم ما في غد فقد كذب ، ثم قرأت : ﴿وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّا ذَا  
تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ﴾ (القمان : ٣٤) .

ومن حديثك أن محمداً كتم أمراً فقد كذب ، ثم قرأت : ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا  
أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ﴾ (المائدة : ٦٧) .

ولكنه رأى جبريل في صورته مرتين .

وعن أبي ذر قال : سأله رسول الله ﷺ : هل رأيت ربك؟ قال : «نورٌ أني أراه؟» .  
والتفريق بين هذه الآراء المقابلة سهل .

وقد مر بها الصحابة الأولون فلم يجدوا ما يحبسهم عندها ، ولا ما يقيد أفكارهم  
بإذنها ، ولا ما يشغل العوام بالخوض فيها ، أو الخواص بالتخاصم عليها ، حتى  
جاءت - بعد - أيام الفراغ والهزل ، فتألفت فرق للمتاجرة بهذا الخلاف .. وإليك  
مثلاً آخر .

يرى ابن عباس وزيد بن ثابت وابن مسعود أن قاتل النفس متعمداً لا توبة له ،  
ويستشهدون بقوله تعالى : ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا  
وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعْنُهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا﴾ (النساء : ٩٣) .

روى عن سعيد بن جبير قال : قلت لابن عباس : ألم قتل مؤمناً متعمداً من توبة؟ قال : لا ، فتلوت عليه الآية التي في الفرقان :

﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْتُنُونَ . . . إِلَّا مَنْ تَابَ﴾ (الفرقان : ٦٨ - ٧٠) فقال : هذه آية مكية نسختها آية مدنية .

وقيل : إن آية الفرقان نزلت قى قوم اقترفوا هذه الذنوب قبل إسلامهم . قال ابن عباس : «فَأَمَّا مَنْ دَخَلَ فِي الْإِسْلَامِ وَعَقْلَهُ، ثُمَّ قُتِلَ فَلَا تُوَلَّهُ لَهُ» .

وروى مثل ذلك عن زيد وعبد الله بن مسعود .

وجمهور الصحابة يرى أن للقاتل توبة ، وأن القتل ليس أشنع من الكفر ، والله يقول لنبيه :

﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ﴾ (الأنفال : ٣٨) .

واختلاف الأنظار طبيعة البشر ، وقد تفاوتت أحكام الصحابة في هذا الأمر ، وفي أمور أخرى مشابهة .

ومع ذلك فإن هذا الاختلاف مر على هامش المجتمع ، فما غامت له حياتهم ولا طال فيه بجاجهم .

\*\*\*

ولكن الخلاف يعظم ويشتد عندما يدخل في الميدان عنصر غريب على العلم والإخلاص والإيمان .

أى عندما يتدخل حب الرياسة ومكر السياسة وعبث الحكم . !! عندئذ تتحول الحبة إلى قبة ، وبدلأ من أن يجلس جماعة ليتجاذبوا أطراف الحديث في سكون ودعة ، إذا أطراف الحديث تشدّها أيد مدرجّة بالسلاح ، من ورائها عقائير تنشق بالغضب والصياح .

وقد افتعلت مذاهب شتى للخلاف ، وأمدتها السياسات الخبيثة بما يزيد الهوة اتساعاً ، ثم توارت على مر الأيام هذه المذاهب ، ولم يبق من خلاف بين المسلمين اليوم إلا ما ترى من أهواء السياسة الدينية أن تبقيه أبد الدهر ، وهو الخلاف بين الشيعة والسنّة !!

وقد اشتعلت خلافات في مسائل العقيدة ثم انطفأت ، ونشبت خلافات أخرى في فقه الفروع ولم يهتم المسلمون لها .

ولو حفقت ما يقسم فريقاً من المسلمين اليوم إلى سنة وشيعة لما وجدت شيئاً ذا بال . ولكن عصبيات الأسر ، ومنافع الأحزاب ودنيا الرؤساء المفتونين ، وسذاجة العامة المغلوبين ت يريد لتبقى هذه الواقعة في صفوف الأمة الواحدة كي تعيش باسمها!!!

\*\*\*

هل سمعت أن حزباً تكون في «إيطاليا» لتأييد «أنطونيوس» و«كليوباترا» ، وأن حزباً آخر تألف للدفاع عن «إكتافيوس»؟ وإذا حدث أن هذه المساحر قد تجددت بعد دروس ، ونشرت من أكفانها بعد بلى ، وأن أحزاباً قامت لتسوس إيطاليا الجديدة بذكريات حدثت من عشرين قرناً ، فماذا يكون حكمك على مثل هذه الأمة المسكينة؟

إنهم يريدون شغل الأجيال الحاضرة بأمر الخلافة الإسلامية ، ومن كان أحق الناس بها منذ أربعة عشر قرناً مضت ؛ وحكم من لم يستصحب هذه القضية في حياته المعاصرة!

إن المسلمين اليوم يفعلون هذا المنكر! إنهم يريدون بناء حاضرهم على عقائد تنتزع انتزاعاً من خلافات بالية .

وقد ماتت عشرات من المذاهب المتتحلة ببوت السياسات التي رحبت بها وأعاشتها في حضنها .

وما زالت إلى يومنا هذا سياسة الحكم الفاسد تعمل عملها في العقيدة الفذة لتجعل من المسلمين الموحدين فرقاً تتنازع على ماذا؟ على الوهم!

وإنى أهيب بال المسلمين في مشارق الأرض ومحاربها أن يعودوا إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وألا يسمحوا للمغرضين والطامعين أن يستغلوا تفاوت الأنظار في أمور يسيرة ليقطعوا ما أمر الله به أن يصل .

وفي ماضينا عبرة عظيمة ، وفي حاضرنا عبر أعظم .

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾ (ق: ٣٧) .

## النَّبِيُّ وَاتْ



## بين النبوة والفلسفة

للمعارف المختبرة مصادر معينة لا يعول على ما وراءها .

فإذا كان مصدرها إنسانياً فيجب أن تنبع من ثنايا المنطق التجريبي أو الرياضي ، كما هو حاصل الآن في علوم الكون والحياة ، وفيما يتصل بأحوال المادة وشئون الناس . أما إذا كانت هذه المعرفة متصلة بما وراء المادة - أى بما يقصر المنطق التجريبي والرياضي عن مناله - فإن الوحي الصادق هو سبيلها الفذة ، ولا يقبل غيره فيها .

ومن ثم فالكلام عن الله وعن صفاته وعن حقوقه ، لا يعتمد فيه إلا ما جاء على ألسنة الأنبياء وحدهم .

وإذا تظاهرت الدلائل على صدق نبى ما ، فإن ما جاء به من عند الله يأخذ وصف اليقين ، وينقطع دونه الجدل .

إن عشرات الفلاسفة والعلماء تكلموا في المادة وما وراء المادة منذ آماد طويلة . والتراث الذي خلفوه لنا خليط من الصواب والخطأ ، عكف عليه الباحثون فما زروا صحيحة من سقيمه .

ويمكن القول بأن كلام القدامى والمخذلين فيما وراء المادة ينقصه التوفيق لابتعاده عن مناهج الوحي ، ولذا حفل بالنقائض والخرافات .

قال صاحب إخوان الصفا : «إن الأنبياء كلهم مع تباعد أزمانهم ، واختلاف لغاتهم ، ومواضيعات شرائعهم ، وافتراق سنتهم تجدهم متتفقين على رأى واحد ومقصد واحد فيما يشيرون إليه في دعوتهم الأم .

أما الفلاسفة فليست شريعتهم واحدة ، ولا دينهم واحداً ، بل آراؤهم مختلفة وأقوالهم متناقضة ، تورث لأتباعهم حيرة قلما تنجلى غمرتها .

فكيف يرضى العاقل عن مذهب الفلاسفة مع اختلافهم - كأنما يكذب بعضهم بعضاً - ويعرض عن البحث والنظر في كتب الأنبياء مع اتفاقها .

إنما ذهل أكثر المتكلمين عن حقائق الأشياء لعدم معرفتهم كتب الأنبياء وإعراضهم عن النظر فيها ، وقصور أفهمهم عن تصوّرها» .

هذا فيما يتصل بالمعارف الروحية .

أما الفلسفة المادية فإن اتجاه العلم في العصور الحديثة إلى البحث المباشر والاستقراء الدقيق أفقد هذه الفلسفات القديمة منزلتها ، وجعل أكثر نتاجها لغوًّا . والحق أن كثيرون من مذاهب المفكرين ، وأراء الفلاسفة ، ومقالات الأدباء لا تعتمد على ركيزة محترمة من اليقين الراسخ ؛ بل جلها يشبه قصائد الشعراء الهائمين في أودية الخيال ، أو هي تصوير لشاعر نفسية خاصة ، ووجهات نظر في فهم الحياة قد تسلم لأصحابها على أنها نزعات شخصية ، ولكنها لا تقبل مطلقاً في ميدان العقائد العامة .

والتضارب الهائل بين ثمرات هذا اللون من المعرفة الإنسانية يجعلنا لا نخرج به عن هذا النطاق .

ولو قرأت فلسفة الهنود والرومان والإغريق ، وتطورات الفلسفة الإنسانية عامة في القديم والحديث ؛ لما تجاوزت بها أبداً حدود البحث الحائر وراء الحقيقة الغامضة ، وشتي الفروض التي يحافيها الصواب ، ومزيجاً من التحويم الغامض يعلو ويهبط ثم لا يستقر على شيء .

شنان بين هذا القلق وبين المبادئ المحدودة ، والتعاليم الواضحة ، والأفكار المشرقة التي عرضتها الأديان في بساطة تامة ، كأنما تعرض المبادئ الأولى في علم الحساب . إننا لا نقبل من المعارف المادية إلا ما خضع للمنطق التجريبي والرياضي - كما قلنا - ولا نقبل من المعارف الروحية إلا ما جاء على لسان نبى عرفنَا بمنطقنا المادي صدقه ، فأمناه على ما يغرس في عقولنا وقلوبنا ، وما يرسم لأحدنا وجماعاتنا ؛ لأننا آمنا بأنه مبلغ عن الله ، وما جاء من عند الله فهو الحق المطلق .

أما ماعدا ذلك فهو وهم مرير ، والتعلق به اتباع للظن ، وقد نهانا الإسلام أن نرکن إلا إلى اليقين : ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾ (الإسراء : ٣٦) .

﴿وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيئًا﴾ (٢٨) فَأَعْرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّ عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلَّا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا (٢٩) ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ﴾

(النجم : ٢٨ - ٢٩)

## الوحي

أما الأنبياء فأساس علمهم الوحي .

هؤلاء الرجال المصطفون من أبناء آدم تتلقفهم العناية من نشأتهم الأولى لتقييم أوضار الطبيعة البشرية ، وترقى بهم صعداً في مدارج الكمال ، وترشح قلوبهم الكبيرة لاستقبال ما يفدي به الملاً الأعلى عن حضرة القدس .

إذا الحكمة تفيض من ألسنتهم ، والأسوة تقتبس من أعمالهم ، والتزاهة المطلقة تقتربن بأحوالهم واتجاهاتهم .

والوحي الذي تشرق به المعرفة على قلوب الأنبياء أنواع ومراتب .

يبدأ بالرؤيا الصالحة في النوم ، ورؤيا الأنبياء ليست من أضفاف الأحلام التي تترجم بها النفس عن رغباتها المكبوبة في صور مهوشة متقطعة ، كما يحدث لجماهير الناس ! كلا ، فإن الكمال البشري الذي وصل إليه النبيون يجعل قلوبهم يقظة ، ولو نامت أجسادهم ، بعكس الدهماء الذين تنام قلوبهم ليلاً ونهاراً ، فهـى في غفوة لا تصحو منها ، ولو نشطت أجسادهم وراء أغراضها الصغيرة .

أما أفتءة الأنبياء ؛ فـكـأـجـهـزـةـ الـاسـتـقـبـالـ الـمـعـدـةـ لـالـتـقـاطـ الـأـنـبـاءـ فـىـ كـلـ حـينـ ، وـكـهـرـبـاؤـهـاـ الـمـتـأـلـقـةـ تـسـجـلـ مـاـ يـقـذـفـ الـمـلـكـ فـيـهـاـ ..ـ ثـمـ لـاـ تـلـبـثـ أـنـ تـذـيـعـهـ عـلـىـ النـاسـ أـجـمـعـينـ .

وكانت الرؤيا الصالحة أول مطالع الوحي في حياة محمد ﷺ صاحب الرسالة العظمى :

«أول ما بـدـىـ بـهـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ مـنـ الـوـحـىـ الرـؤـيـاـ الصـادـقـةـ؛ـ فـكـانـ لـاـ يـرـىـ رـؤـيـاـ إـلـاـ جـاءـتـ مـثـلـ فـلـقـ الصـبـحـ» .

وقد ظل - صلوات الله وسلامه عليه - موصول القلب بالله في يقظاته و هجعاته إلى الرمق الأخير من حياته .

ومن الوحي عن طريق الرؤيا حدثت قصة إسماعيل ، ونزل الأمر بذبحه :

﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنْيَ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعُلْ مَا تُؤْمِنُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ﴾ (الصافات : ١٠٢) .

ويكثير أن يكون الوحي إلهاماً - في اليقظة - بوساطة الملك ، ينضح به المعنى على قلب النبي فيتكلم الحق .

وفي سنة النبي ﷺ أمثلة كثيرة لهذا الضرب من الإلهام ، سواء صرخ فيه بخبر هذه الوساطة كما في الحديث : «هذا رسول رب العالمين جبريل ، نفث في روعي أنه لا تموت نفس حتى تستكمل رزقها ، وإن أبطأ عنها ، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب» .

أو طوى ذكر الملك وأرسل الحديث إرسالاً كما في سنن أخرى .

وقد نزل القرآن كوحى بألفاظه ومعانيه جمیعاً .. فعلم منه الرسول ﷺ ما لم يكن يعلم ، وكان حظ جبريل في ذلك مجرد النقل من لدن الخبير البصير : ﴿نَزَّلْنَا عَلَيْكَ رُوحَ الْأَمِينِ﴾ (١٩٣) على قلبك لتكون من المُنذِرِينَ (١٩٤) بلسان عَرَبِيٍّ مُبِينٍ﴾ (الشعراء : ١٩٣ - ١٩٥) .

وقد ينزل الوحي بتكليم الله مباشرة لعبدة من غير وساطة كما تم لموسى .

﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَّ مِنْ شَاطِئِ الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنْ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ (٣٠) وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ . . . .﴾ (القصص : ٣١ ، ٣٠) .

وكما حدث للنبي ﷺ ليلة عرج به - على رأى طائفة من العلماء - بيد أن تكليم الله لأنبيائه أمر لا نdry كنهه ، وليس على النحو الذي نألفه بين المخاطبين من تكاشف و مشافهة ؛ بل كما قال الله تعالى :

﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءَ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فِي وُحْيٍ يَإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلَىٰ حَكِيمٍ (٥١) وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الإِيمَانُ﴾ (الشورى : ٥٢ ، ٥١) .

والتصديق بمبدأ الوحي ليس مما يتعاظم على العقول إدراكه .

وشبه الماديين حوله تتراصط من تلقاء نفسها ، ما دمنا قد اعترفنا بأن الله حق ،

وأن وجوده فوق الريب ، وأن له - جل شأنه - أن يصطفى من عباده من يبلغ عنه مراده ، ومن يتعهد به الأم الشاردة ويخرجنها من الظلمات إلى النور .  
و حاجة العالم إلى الرسل ماسة .

فلو تركت أزمة الفكر الإنساني للاجتهداد المغض ؛ لفضل الناس رشدهم ، ولما اتفقوا على حقيقة واحدة تصلح حالهم ومالهم .

ونحن ننظر في تاريخ الأرض القريب والبعيد فلا نجد مثابة تفرغ إليها الشعوب ، وتلتمس في ظلالها الخير والبركة إلا تعاليم الأنبياء .

هذه التعاليم منها ما يعجز العقل عن ابتداعه لو ترك وحده ، ومنها ما يمكن أن يصل إليه العقل بعد لأى وبعد تجرب مريمة .

ومع ذلك يكون تصوره له غامضًا ، وفكرته عنه منقوصة .

أحسب أنه لو لم تأتنا رسل من عند الله تعرفنا بوجوده ، لبحثنا عن سر الوجود !  
وستصل أفكار حصيفة حتماً إلى الجزم بأن هذا الكون لن يخلقه الوهم ولن ينظمه العدم ، بل لابد من خالق موجود وقدرة منظمة .

ولكن هذه الأفكار الصحيحة ستكون فروضاً قلقة ، وقد تجرفها الآراء المناقضة ،  
والماهاب المحددة .

ولو استطاعت البقاء فإنها - في غيبة الوحي - ستكون تخمينات شتى ، يلتبس فيها الحق بالباطل .

ومن ثم فإن بعثة الرسل كانت ضرورة إنسانية لتجنب العالم متاعب الضرب في بيادئ طامسة .

وقد أدى الرسل واجبهم في قيادة الفكر والقلب ، وورثوا الأجيال المتعاقبة حقائق الإيمان بالله سهلة غضة ، لا تحس وأنت تتناولها من أيديهم الطاهرة بهذا الكلال العقلى المعنى الذى يصاحب دائمًا أفكار الفلسفه فى تصويرهم لأسرار الوجود .

وكما عرفنا عن طريق الرسل مبدأ الإيمان بالله ؛ عرفنا كذلك الإيمان باليوم الآخر وما يسبقه وما يلحقه من حساب وثواب وعقاب ، عرفنا ذلك على جهة اليقين الجازم !  
ولولا بلاغ الوحي لعجز العقل المجرد عن فهم النهاية المرتقبة لعالمنا الظاهر .

بلى ، إن المرء قد يرفض التسليم بأن هذه الحياة الدنيا هي كل شيء ، لاسيما وهو يرى الجزاء مبتسراً فيها .

فكم من الأخيار والأسرار يموت قبل أن يلقى جزاء ما اكتسبت يداه ، وكم من معارك دارت بين الأفراد والجماعات علا فيها مبطلون وهلك فيها مصلحون .

وجور موازين الجزاء في الدنيا يعلق الأفئدة بيوم تتم فيه النصفة ويتتحقق فيه العدل .

بل إن الفطرة - فيما تهدى إليه من حقائق - تجعل الإنسان يستشعر معنى الخلود ، ويستعد له في حياته القصيرة ب مختلف الأسلوب ..

بيد أن رسالات السماء وحدها هي التي كشفت الغطاء عن كل ما قد يثار حول البعث من ريب ، وقدمت للمرء كشفاً مفصلاً بالجزئيات التي سوف يلقاها عقب انتهاء أيامه في هذه الدار .

وليست وظيفة الرسل هذا الإرشاد العقلى إلى حقائق الحياة فحسب ، بل إن تربية الأصحاب والأتباع على هذه المبادئ من أهم ما جاءوا به .

والتربيـة (كالذوق) شيء ليس في الكتب ، إنها ليست حشو الأذهان بالمعلومات ، ولا قيادة الحياة بالأوامر العسكرية .

بل إن التربية الدينية التي تولاها الأنبياء ، كتبوا بها صحائف جديدة في التاريخ تقوم على إحداث تغير نفسي عميق يشبه تغير الطين بعد نفخ الروح فيه . وذمار الجاهلية الذين عاشوا في باديتهم عبيد شهوات ، ومساعر حروب فاجرة ، لم يتحولوا بين عشية وضحاها إلى حنفاء ربانيين ، يقدمون أنفسهم وذارتهم قرابين للحق .. إلا لأن نفحة عامرة من روح النبوة المقدسة خامررت مواثيم الأدبى فردت عليه الحياة ، وبعثته يدأب ويسعى .

وظيفة الرسول تقوم على إسداء العون والنصح للفرد والجماعة في كل ناحية ؛ فهو يسكب من طهارة قلبه على أوضار القلوب فيغسلها ، وهو يشعل من تألق عقله الأفكار الخالبة فيضيئها ، ثم يبعثها هي الأخرى لتضيء وتهدى .. والنبوة في هذا المصمار لا يسبقها شيء .

ومهما عظمت نتائج الفلسفة فلن تخطو في هذا السبيل أشباراً بعد أشبار حتى يدركها العثار !

## العصمة

وحياة الأنبياء تخلق في مستوى من الكمال ، لا تهبط عنه أبداً .  
والمؤمن - من عامة الناس - تتدبر حرارته في مدارج الارقاء .  
ويعتبر الحد الأسمى الذي يقف عنده هو مقام الإحسان .  
وهو «أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك» .

بيد أن مقام الإحسان ، وهو آخر ما يصل إليه الناس بعد الجهد والمران ، هو المرتبة الدنيا للأفق الذي يعيش الأنبياء فيه ، إذ يستحيل في حقهم أن يسقطوا دونه .  
أما ما يرثون فيه - بعد - من معانٍ الصلة بالله فأمر لا ندرك كنهه .  
وقد قرر علماء المسلمين أن العصمة واجبة لرسل الله كافة .  
فلا يليق أن تصدر عن أحدهم كبيرة ، لا قبل البعثة ولا بعدها .  
ولا تصدر من أحدهم صغيرة تخل بالمرءة أو تسقط الاعتبار .

وقد تقع منهم أخطاء يعاتبون من الله عليها ، ويوقفون إلى الصواب فيها ، ولكن هذه الأخطاء لا تتصل بأمور اعتقادية أو خلقية ، مما يعد الواقع فيه أمراً شائعاً .  
بل مكان ذلك : الأمور التقديرية التي تتفاوت فيها الأنظار عادة من شئون الدنيا وسياسات الأمم .

وقد يعتبر الأنبياء أنفسهم مقصرين في حق الله ؛ لأنهم أعرف الناس به وبجلال ذاته ، وعظمة حقوقه على عباده ، وبقصور الهمم مهما بذلت عن الوفاء بما ينبغي له .

إذا كانوا يعدون ذلك ذنوباً تتطلب الاستغفار ، فليس استغفار الأنبياء عن مثل ما نcarf من خطايا أو نرتكب من سيئات !

وما ورد مما يوهم غير ذلك فإن حقيقته وراء أوهام العامة ، وتفصيل الموضوع في غير هذا المكان .

## المجزءة

من حق الناس أن يسألوا كل رجل يزعم أنه مرسٰل لهم من عند الله : ما دليلك  
على صدق قولك؟

إِنْ قَدِمْ لَهُمْ الدَّلِيلُ الْمُقْنَعُ عَلَى صَحَّةِ رَسْالَتِهِ ، قَبْلُهُ وَاسْتَمْعُوا لَهُ .

وقد جاء صالح إلى ثمود يخبرهم بأنه نبى من الله ، ثم يصبح فيهم : ﴿فَاتَّقُوا  
اللَّهَ وَأَطِيعُونِ﴾ (١٥٠) وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ (١٥١) الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا  
يُصْلِحُونَ﴾ (الشعراء : ١٥٠ - ١٥٢) .

ولكن ثمود ردوا هذا النصٰح ، وطالبوه صالحًا بالبرهان على أنه ليس شخصًا عادياً .  
﴿قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ (١٥٣) مَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَا فَأَنْتَ بِآيَةٍ إِنْ كُنْتَ مِنَ  
الصَّادِقِينَ (١٥٤) قَالَ هَذِهِ نَاقَةٌ لَّهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ (١٥٥) وَلَا تَمْسُوْهَا  
بِسُوءٍ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابٌ يَوْمٌ عَظِيمٌ﴾ (الشعراء : ١٥٣ - ١٥٦) .

فكان طلب ثمود معقولاً ، ولذلك جاءت الإجابة عليه سريعة .

وكانت الطريقة التي وجدت وعاشت بها هذه الناقة ، خارقة لما تعارف عليه  
القوم ، ودل محياتها على أنه أثر لقدرة عليا لا لقدر الناس المعتادة .

وهذا النوع من الاستدلال يقوم على تفهيم الناس أن الشخص الذي يحدثهم لا  
يمثل نفسه ، ولكن يمثل رب الأرض والسماء ؛ لذلك يعمل بقوته المطلقة ، لا  
بقوى البشر المحدودة .

وقد فزع موسى إلى هذا الدليل ، لما كذبه فرعون في دعواه أنه مرسٰل من رب  
العالمين وتهدهده :

﴿لَئِنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ (٢٩) قَالَ أَوْلَوْ جَئْنُكَ بِشَيْءٍ  
مُّبِينٍ (٣٠) قَالَ فَأَنْتَ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٣١) فَأَلْقَنِي عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثَعْبَانٌ مُّبِينٌ  
وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ﴾ (الشعراء : ٢٩ - ٣٣) .

و كذلك صنع عيسى عليه السلام - عندما عرض نفسه على بنى إسرائيل ، فنبأهم بأنه رسول من عند الله سبحانه وتعالى .

ثم سرد أدالته على رسالته : ﴿أَنِّي أَخْلَقْتُكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهْيَةَ الطَّيْرِ فَأَنْفَخْتُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ وَأَبْرَئُ الْأَكْمَهُ وَالْأَبْرَصَ وَأَحْيِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ وَأَنْبَكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدْخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾  
(آل عمران : ٤٩)

وقد لوحظ أن أكثر الأئم - ب رغم ما سبق إليها من آيات باهرة - لم تستجب للحق ، ولم تسلم بدعوى المرسلين ، لا عن قصور في الأدلة التي تسندهم بل على عناد وتبجح .

﴿الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ عَهْدُ إِلَيْنَا أَلَا نُؤْمِنُ لِرَسُولِهِ حَتَّى يَأْتِنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قَلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾  
(آل عمران : ١٨٣)

\*\*\*

والدليل على صدق آية دعوى قد يكون بأمور خارجة ، أو يكون بحقيقةتها في نفسها .

فقد يزعم أحد الناس أنه مهندس ، ويقول : دليلى على ذلك أنى أستطيع السير بقدرتى على الماء ، أو الطير بجناحى في الهواء .  
إذا فعل ذلك سلمنا له .

وقد يقول : دليلى على ما أقول : أن أبني - فعلاً - عمارة مدعة الأركان ، أو أصل بين شاطئين - مثلاً - بجسر متين .  
إذا فعل ، فقد دل بقدراته الهندسية على أنه مهندس يقيناً .

بل قد تستريح النفس إلى هذا الاستدلال أكثر من راحتها إلى البراهين الخارجية الأولى .

قال ابن رشد : «إن دلالة القرآن على نبوة محمد ﷺ ليست كدلالة انقلاب العصا حية ، ولا إحياء الموتى ، وإبراء المرضى .

فإن تلك وإن كانت أفعالاً لا تظهر إلا على أيدي الأنبياء ، وفيها ما ينفع الجماهير من العامة ، إلا أنها مقطوعة الصلة بوظيفة النبوة ، وأهداف الوحي ، ومعنى الشريعة .

أما القرآن فدلالته على صفة النبوة ، وحقيقة الدين مثل دلالة الإبراء على الطب . ومثال ذلك ، لو أن شخصين ادعيا الطب ، فقال أحدهما : الدليل على أنني طبيب أني أطير في الجو .

وقال الآخر : دليلى أن أشفى الأمراض وأذهب الأسقام . لكان تصديقنا بوجود الطب عند من شفى من المرض قاطعاً ، وعند الآخر مقنعاً فقط » اه . ملخصاً بتصرف .

والتفاوت بينها واسع النطاق باختلاف البيئات التي ظهرت فيها ، والرسالات التي اقترنـت بها .

وقد كان التعویل في العصور الأولى على الخوارق المادية فحسب ، أما ما تضمنته الأديان من حقائق فكانت منزلته ثانية .

حتى جاء الإسلام فغضـن من شأن الإعجاز المادي . . . ونـوه بالإعجاز العقلى والقيم المعنوية للرسـالات .

وقرر إلى جانب ذلك أن الخوارق التي دعمـت بها الـديانـات الـقديـمة لم تـمنع التـكـذـيب بها أولاً ، فلا معنى لـطلب التـصدـيق بها آخرـاً .

﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالآيَاتِ إِلَّا أَن كَذَّبَ بِهَا الْأَوَّلُونَ وَأَتَيْنَا ثَمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَّمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلَّا تَخْوِيفًا ﴾ (الإسراء : ٥٩) .

ومن ثم اتجه تأيـيد الأنـبيـاء وجـهـةـ أخرىـ .

# المعجزة بين الرسالة الخاتمة والرسالات الأولى

جرت سنة الله في أنبيائه جمِيعاً أن يؤيدهم بالمعجزات الواضحة ، وأن يسوق بين أيديهم من الخوارق ما يلفت الأنظار ، ويستهوي الأفئدة ، ثم ما يبني معالم اليقين ، وعناصر الاستقرار ، ودعوى الطمأنينة في النفوس .

وكانَتْ معجزات الأنبياء شيئاً آخر غير الرسالات التي يبشرُونَ بها ، ويدُعُونَ إليها ؛ فطلب عيسى غير إنجيله ، وعصا موسى غير توراته .

إلا أن الله شاء أن يجعل معجزة الرسالة الأخيرة شيئاً لا ينفصل عن جوهرها .  
فجعل حقائق الرسالة ودلائل صحتها كتاباً واحداً .

وجعل من أصول الدعوة وأساليب عرضها ، البرهان الأكبر لدعوى الرسالة ، والسناد الأعظم لصدق صاحبها .

فأى القرآن الكريم - بما تتضمن من دساتير العدالة الأخلاقية والاجتماعية والسياسية ، وما تغرس في الطبائع من آثار الأدب والتربيَة والاستقامة - هي هي رسالة الإسلام ومعجزته .

وأعظم ما في هذه الآيات أن الفطرة الإنسانية تجد فيها مجالها الحيوي الفذ ، وتجد في جوها المتنفس للطلق الحر .

ومن ثم كان القرآن كتاباً إنسانياً ، وكان نبى القرآن إنساناً كاملاً ، وكانت رسالة الإسلام في موضوعها وأهدافها إنسانية بحتة .

ولذلك توجه القرآن - مباشرة - إلى العقل البشري يخاطبه ويفك عنه آصاره ، ويرد له اعتباره .

وأكَدَ القرآن أن أصحاب هذا العقل وحده هم الذين يستطيعون فهمه وتبيين معانيه .

﴿أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزَلْ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَاب﴾ (الرعد: ١٩) .

بل إن أصحاب هذا العقل وحده ، هم الذين يفهمون رسالة الوجود ويفقهون  
أسرار الكون .

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخِلَافِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ لَآيَاتٍ لَّأُولَئِكَ الْأَلْبَابُ﴾

(آل عمران : ١٩٠)

فلتكن إذاً معجزة نبى الإسلام عقلية .

وما دام البشر يحترمون عقولهم ، فستبقى لهذه المعجزة قيمتها ، أجل ، ستبقى  
لهذه المعجزة قيمتها ما بقى العقل أنفس شيء في الحياة ، وما استلهم الناس  
عقولهم في الحكم على الأمور وفي قيادة الإنسانية إلى آفاق الترقى والكمال .

## مُقْتَرَحَاتٌ كَافِرَةٌ

غير أن هذا المنطق لم يكن ليلقى القبول الواجب له عند أعراب الجزيرة ، وبقایا  
القرون الأولى ، وصرعى الأوهام والخيالات .

إذ كان أقصى ما يفكر فيه هؤلاء أن يشاهدوا خارقاً يقلب البر بحراً أو الخصب  
جدباً .

وعندئذ يلقون السلم ويدخلون في الإسلام .

ولم يكن شيء من هذا الذي اقترحوه عزيزاً على قدرة الله .

ولكن حكمة الله أبت إلا أن تغالي بقيمة العقل الإنساني الذي أرخصوه ، وإنه  
لعزيز على هذه القدرة العليا أن تعطى الإنسان عقلاً يصنع المعجزات - إذا ما اعتنى  
به والتفت إليه - ثم تترك هذا الذي أعطت يضيع عبشاً ، وتستجيب لرغبات  
الجاهلين الذين سفهوا أنفسهم وأفكارهم ، وأبوا تحكيم مشاعرهم وعقولهم ، وطالبوها  
معجزات مادية قليلة أو كثيرة لتصديق نبيهم .

وكان لابد في معاملة أولئك القوم من سلوك منهج يرغم أنافهم على احترام  
العقل الإنساني لمصلحتهم ولمصلحة الأجيال من بعدهم !

ولذلك تقرر أن تكون المعجزة الكبرى محمد صلوات الله وسلامه عليه - هي هذا  
القرآن الكريم .

فيه كان التحدي ، وعليه كان الرسول ﷺ يعتمد في سيرته مع خصمه  
وأصحابه طول حياته .

ومن بعده ظل القرآن كتاب الإسلام الناطق بدعوته وحجته معاً .

إلا أن الحكمة الإلهية اقتضت أن تبُث في طريق الرسول ﷺ أنواعاً من  
الخوارق التي أُيَّدَ بها النبيون الأولون ، فجاءت هذه الخوارق تحمل طابعاً خاصاً  
ينبغي أن نعرفه حتى لا نتجاوز به حدوده الصحيحة .. هذه الخوارق ثانوية الدلالة  
في تصديق النبوة والشهادة لها .

والطريقة التي أرسلت بها من عند الله تشير إلى أن الحكمة الإلهية لم تعلق عليها  
كبير أهمية ، ولم تغض بها من قيمة المعجزة العقلية التي انفرد الرسول ﷺ بها .

فقد حدثت جملة من هذه الخوارق بين المؤمنين الذين استقر الإيمان في  
قلوبهم فعلاً ، والذين سبق لهم تصديق النبي ﷺ في دعوته لأنهم أعملوا عقولهم  
واحترموا إنسانيتهم . وحدث بعض آخر أمام أعين الكافرين .  
بيد أن الصورة التي تم بها تشير الدهشة .

إذ كانوا يقتربون معجزة فتائيهم أخرى ، أو يأتي ما يقتربون بعد سنين طوال ،  
وعلى وجه يبدو منه أن إجابتهم إلى ما طلبوا لم تقصد أصلاً .  
وربما تهمل مقتراحاتهم كلها ، فلا ينظر لها قط .  
فما معنى ذلك؟ وما السر فيه؟

## حقيقة الإعجاز المادي

بين الله عز وجل - أنه فصل في كتابه أسباب الإيمان وأسانيد النبوة كافة ، ولكن الناس أبوا الرضا بهذا اللون من الإقناع .

﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مُثَلٍ فَآبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا﴾ .  
(الإسراء : ٨٩)

وماذا بعد أن كفروا؟

طلبوا أشياء معينة ، زعموا أنها - وحدها - هي التي تدعوهم إلى الإيمان .  
﴿وَقَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجِرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا (٩٠) أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةً مِنْ نَخِيلٍ وَعِنْبٍ فَتُفَجِّرَ الْأَنْهَارَ خِلَالَهَا تَفْجِيرًا (٩١) أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاءَ . . . إِلَخ﴾  
(الإسراء : ٩٠ - ٩٢)

ودعك من المطالب التي أملأها العناد والسطح من سلسلة هذه المقترحات الطويلة ثم تأمل .

أتفجير ينبع من الأرض ينظر إليه البشر على أنه عمل تنزل قوى من السماء لإتمامه؟ فما هو إذاً عمل القوى الإنسانية؟

إن المرء في طفولته يعتمد على أبيه دائمًا في جلب كل خير وإتمام كل عمل ؛ أفاليس من حق الأب إذا رأى ابنه جاوز الطفولة أن يضرره على يديه ، ويتركه يتجشم وحده مشقة السعي ، واقتحام المستقبل ، وتحمل أعباء الرجلة؟

هكذا صنع الله مع عباده ، لقد أرضى الإنسانية في طفولتها بألوان صارخة من الخوارق ، حتى إذا اشتدعوها واستوى فكرها ؛ تركها لتسخدم مواهبها الفكرية ، ولتبين الصواب والخطأ .

فإما هلكت عن بينة أو نجت عن بينة .



ويوم أن تعرف البشرية «العقل» في قبول دين أو رفضه ، فستعرف من تلقاء نفسها كيف تستغل هذا العقل في تفجير الينابيع وتحويل رمال الصحراء إلى حدائق غنا .

وهذا بعض ما طلب أعراب الجزيرة من رسول الله ﷺ ليصدقوا رسالته ! وقد طلبوه منه أن يرقى في السماء ، ولكن الله أحب أن يكشف لهم عن سقم البواعث التي توحى بهذه المطالب ، وأن يشير فيهم الإيمان بإنسانيتهم المهدمة ، وأن يرد الحرمة إلى عقولهم المختقرة ، وأن يعلمهم تكريم البشرية المجردة بالإيمان بنبى البشرية المبعوث لمد ضيائها وبسط روائها .

ولذلك يهتف القرآن عقب هذه المقترفات :

﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّيْ هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا ﴾ (الإسراء : ٩٣) .

وقد حدث بعدها أن رقى النبي ﷺ في السماء ليلة الإسراء بعد تقديم هذه الاقتراحات بأمد طويل .

فكان وقوع الارتفاع على هذا النحو دليلاً ناطقاً على أن الحكمة الإلهية لم تكتفى بمحاباة الكفار ولم تعرها أية قيمة .

بل جاء الرقى في السماء ليلة المعراج مظهراً تكريماً بحث من الله لنبيه ﷺ !

لم تنزل به الإرادة العليا على رغبة بشر ، ولم يرتب على إيقاعه ما يترتب - غالباً - على وقوع التحدى من إيمان أو كفران .

بل تركت مسألة اتباع النبي ﷺ أو التخلف عنه موكولة إلى العجزة العقلية الفريدة معجزة القرآن الكريم :

﴿ فَمَنْ شَاءَ فَلِيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفِرْ ﴾ (الكهف : ٢٩) .

وقد أقسم المشركون مرة أنهم يؤمنون لدى أية معجزة مادية تقع ، كما يصرع الشاب لوالده أن يرضى نوازع طفولته ثم يسمى بعدها رجلاً !

فأبى الله إلا أن يردهم إلى أفئدتهم وأبصارهم يتعرفون بها الحق ، ويثبتون بها عليه . فإن معجزات الأرض والسماء لا غناء فيها إن لم يستتر القلب والعقل بما أودع الله فيهما من نور :

﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بَهَا قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ (١٩) وَنَقْلَبُ أَفْئَدَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذِرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ...﴾ (الأنعام: ١٠٩، ١١٠).

ويزيد هذا المعنى جلاء ، قول القرآن في تصوير موقف الكافرين ، وبيان ما انطوت عليه أفئدتهم وأبصارهم من عناد وغباء :

﴿وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَاباً مِنَ السَّمَاءِ فَظَلَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ (٤١) لَقَالُوا إِنَّمَا سُكِّرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ﴾ (الحجر: ١٤ - ١٥).

فماذا تجدرى المعجزات المادية مع هؤلاء؟

وهم إنما أضلوا لاستغلاق قلوبهم وعقولهم .

وهم لو تفتحت قلوبهم لاكتفوا بالقرآن آية لا تعلوها آية ، ومعجزة لا تدانيها معجزة :

﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا (٤٢) إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ﴾ (محمد: ٢٤، ٢٥).

## النبي الإنسان

ولئن كان القرآن هو الكتاب الذى يصور للإنسانية آفاق كمالها . إن محمدًا صلوات الله عليه وسلم - هو الرجل الذى حقق فى شخصه ، وفي آثاره أعلى ما تنشده الإنسانية من قبل .

فقد رفع شأن «الضمير» عندما أعلن أن التقوى تستقر فى القلوب الزكية ولا تغنى عنها قشور العبادات ، وثبت قيمة العقل ، وجعله أصل دينه .

وأسس عليه المسلمون حضارة متشعبة الثقافات والفنون ، ووصلت ما انقطع من تراث الإنسانية الفكرى ، وكانت البذور المنتجة التى أورثت العالم حضارته الحديثة !

ثم إن هذا النبي ﷺ هو المحور الأول للإنسان ، والمقرر الأول لحرية العقل والضمير . لقد جعل الكون كله مسخرًا لنشاط الإنسان الذهنى والبدنى .

وجعل الإنسان سيدًا فى نفسه ، سيدًا لعناصر هذا العالم ، عبدًا لله فقط ، فلا سلطة البتة لدهاقين السياسات والديانات .

ونبى الإسلام عربى ، ولكن الدين الذى جاء به لا جنسية له . وأى جنسية لدين يخاطب العقل حيث كان ، ويبينى أدالته على النظر فى فجاج الأرض والسماءات ؟

## بَيْنَ النَّبُوَّةِ وَالْعِبْرِيَّةِ

تاریخ البشر حافل بأسماء الكثیرین من أصحاب الموهب الرفیعه ،  
والکفایات الضخمة .

وعتھم الإنسانية فی ذاکرتها ، وسجّلت لهم فی صحائف الخلود ما قاموا به من  
أعمال جلیلة .

وروت للأجيال آیات مجدهم وآثار نبوغهم لتكون منه عبرة حافزة .

والعظمة قدر مشترک بين ألف من الناس ، ظهروا فی شتى الأعصار والأمصار  
ودفعهم امتیازهم المعنوي إلی اعتلاء القمة .

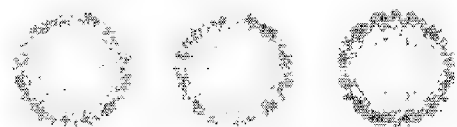
إلا أن العظاماء يتفاوتون فيما بينهم تفاوتاً بعيد المدى .

ألا ترى كواكب السماء ونجموها؟ إن بعضها أكبر من الآخر ألف ألف مرة .

ومع ذلك فالدراي الصغيرة ليست من الخصی والجنادل!

فإذا فحصنا تواریخ العظاماء ، وفيهم الأنبياء من مبلغی الوحی ، وفيهم الفلاسفة  
من قادة الفكر ، وفيهم المخترعون من علماء الكون ، وفيهم الزعماء من قادة  
الجماهير ، وفيهم الأدباء من حملة القلم ، وفيهم ، وفيهم .

فإن هذا التمحیص وما يستتبعه من موازنة وترجیح ، لا يميل بقدر أحد من  
أولئك العظاماء إلی الحد الذي يهوى فيه إلی منازل السوقه .



## العباقة

كثيراً ما تكون العظمة امتداداً في موهبة من موهب النفوس .

بل كثيراً ما يكون هذا الامتداد على حساب الموهب الإنسانية الأخرى .

فإما أصابها بالضمور والشلل ، وإما رد النواحي الأخرى من شخصية العظيم إلى مشيلاتها في سائر الناس .

بل قد تكون أبعد سقوطاً وأشد ضراوة .

ومن هنا لا تعدم في سيرة كل عظيم من أولئك المشهورين نقطة سوداء ، وجانبًا غائماً .

كان (نابليون) قائداً محنكاً مسعاً حروب ، ولكنه كان ساقط الخلق ، فاحش العذر .

كان (جاك روسو) أديباً ثائراً ، من أعظم وأضخم دساتير الحرية في العالم ،  
ولكنه كان معوج السلوك ، هزيل الشرف .

وكان «بسمارك» داهية في السياسة لا يبارى ، وكان كذلك كذاً مزوراً ..

وهناك من الفلاسفة والشعراء والمفكرين والمخترعين من تفجؤك في أحوالهم

وأعمالهم أمور شائنة تستغرب كيف يصدر مثلها عنهم !!

وهم - مع هذا كله - عباقة ؛ لأن إنتاجهم العلمي والأدبي ، وتراثهم الرائع الفريد  
يسمو بهم فوق مستوى العامة .

والذين ظهرت سيرهم من هذه الشوائب ، تراهم مبرزين في ناحية ، ومعتادين  
في ناحية أخرى ، أو مرضى بما يفسد عليهم أفكارهم .

فأبوا العلاء الأديب الرقيق المتشائم ، لو وهب معدة قوية ، أو بصرًا حاداً لكان  
فلسفته اتجاه آخر غير التبرم بالدنيا ، وتسخط الوجود فيها .

ومن أعظم زعماء العلماء من تراه أسير عقدة نفسية ، أو شلود جنسى ، أو أثرة حادة!  
ومنهم المصابون بجنون العظمة وتقديس الذات ، وكراهية شيء معين أو محبته ؛  
ولذلك تسم حياتهم بالنقائض الموزعة على جانب مستور منهم ، وجانب مكشوف  
للجماهير لا غبار عليه .

وقد اعتبرت الحضارة الأوربية هذا التناقض شيئاً عادياً مأولاً .  
ومن ثم أباحت للعظاماء أن تكون لهم شخصية مزدوجة .  
ورأت أن تنتفع الأم بموهبتهم ، وأن تتجاوز لهم سقطاتهم . والإنجليز يعرفون أن  
«نلسن» مات وهو يختلس عرض غيره ، ولكنهم يغضون الطرف .  
ويعرفون أن «تشرشل» خان عهوداً شخصية واجتماعية ، بيد أنهم يتعاملون عنها .  
فلندع هذا الفريق المعدود من زعماء العالم لنرتفع .  
أجل لنرتفع كثيراً ، لنصل إلى مستوى أكرم وأطيب ، ولننكلم عن صنف آخر .. هم :

## الأنبياء

لئن كانت العبرية امتداداً في موهبة واحدة ، أو في جملة موهاب ، إن النبوة امتداد في الموهب كلها ، واكتمال عقلي وعاطفي وبدني ، وعصمة من الدنيا ورسوخ في الفضائل ، وعراقة في النبل والفضل :

هُمُ الرَّجَالُ الْمَصَابِيحُ الَّذِينَ هُمْ كَأَنَّهُمْ مِنْ نُجُومٍ حَيَّةٍ صَنَعُوا أَخْلَاقَهُمْ نُورٌ مِنْ أَنْجَى تَاهِيَّةٍ أَقْبَلَتْ تَنْظُرٌ فِي أَخْلَاقِهِمْ سَطَعُوا

فالذين يرشحون للنبوة يُصطفون لها اصطفاء .

قلوب نقية تربطها بالملأ الأعلى أو اصر الظهر والصفاء .

وعقول حصيفة ناضجة لا تنخدع عن حقائق الأشياء ، ولا يصيّبها ما أصاب  
كبار الفلاسفة من شرود وعماء .

وأجسام مبرأة من العلل الخبيثة ، والأمراض المشوهة أو المنفرة .

وصلة بالناس قوامها البر والخير .

فليس يتصور في حق نبى الله ، أنه أخل بحق المروءة والتفضل ، بله أن يرتكب  
ما يخدش الشرف ، أو يقدح في العصمة !

ثم إن الرسل أمناء على الوحي السماوي والهداية الإسلامية .

فكلامهم حكمة ، وحياتهم أسوة ؛ سريرتهم وعلانيتهم سواء .

«ليست لأحد هم صفة مطوية وصفحة مكشوفة» .

طرائق معيشتهم الخاصة كمناهج دعوتهم العامة ، تنضح عفافاً واستقامة .

ظلوا بين الناس ما شاء الله فكانت مجتمعاتهم بركة ، ثم قبضوا فخلفوا أقدس  
مواريث ، وأقدس تركـة .

وحسبيك أنهم خيرة الله من خلقه .

﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ﴾ (الأنعام : ١٢٤) .

﴿اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ﴾ (٧٥) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ﴾ (الحج: ٧٦، ٧٥) .  
وأقدار الرسل تتفاوت سناء وسمواً .

فالرسول في قبيلة محدودة ، أفضل منه الرسول لمدينة فيها مائة ألف أو يزيدون ،  
أفضل منه الرسول لشعب بأسره .

وصاحب الكتاب المستقل أفضل من يحكم بشرعية سابقة .

ولا نزال نرقى في مراتب العظمة ، ولا نزال نخلق صعداً نحو القمة ، ولا نزال  
نقطع أشواطاً بعد أشواط في مدارج الكمال البشري ، حتى نصل إلى مستوى  
تنحسر دونه أبصار العباقة مهما طمحت ، وتطامن عنده أقدار الأنبياء مهما  
عظمت ، لنجد صاحب الرسالة العظمى إلى خلق الله قاطبة ، ملتقي الفضائل  
المشرفة ، ومظهر المثل العليا التي صورتها الخيالات ثم صاغها الله إنساناً يمشي  
على الأرض مطمئناً .

ذلكم هو محمد بن عبد الله ﷺ ، وذلكم منزله بين عباقة الأرض وأمناء  
الوحى !

أفق لللهم إني أنت عبدي و أنا عبادك

أفق للمجده يزهو على كل أفق ، وتسقط فيه أشعة متموجة تنطلق بالحب والحنان  
والرحمة والعقل والفراسة والحكمة .

هيئات هيئات أن يدرك كنه ذلك أحد ، فالعظيم لا يعرفه إلا عظيم مثله ، ومن  
كمحمد في الناس؟؟

كَيْفَ تَرْقَى رَقَيْكَ الْأَنْبِيَاءُ يَاسِمَاءً مَا طَاولَتْ هَاسِمَاءُ  
لَمْ يُسَأِّلْكَ فِي عُلَالَكَ وَقَدْ حَالَ سَنَامَنْكَ دُونَهُمْ وَسَنَاءُ

## مساک الختام

كان المرسلون الأولون مصابيح تضيء في جوانب الليل الذي ألقى بجرانه على أنحاء الدنيا .

فلما بدأ فجر الإنسان ينشق عنه الظلام ، وبدأت أشعة الرسالة العامة تتهادى في الأفق ؛ انتقل العالم من عهد إلى عهد :

لَا تَذَكُّرُوا الْكُتُبَ الْمَتَّوَافِقَةِ  
وَالْكَلَامُ فِي عَظَمَةِ الشَّخْصِيَّةِ الَّتِي حَمَلَتْ عَبْرَهُ هَذِهِ الرِّسَالَةِ يَطُولُ ، وَحَسِبَنَا أَنَّ  
اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ - جَمْعُ فِي سِيِّدِنَا مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ شَارَاتِ السِّيَادَةِ وَالنِّبَالَةِ مَا تَفَرَّقَ  
فِي النَّبِيِّينَ مِنْ قَبْلِهِ .

ولقد ذكر الله أسماء ثمانية عشر نبياً ، فيهم أولو العزم وأصحاب الرسالات الأولى ، ثم قال :

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ فَإِنْ يَكْفُرُوا بِهَا هُؤُلَاءِ فَقَدْ وَكَلَّا بِهَا  
قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ﴾<sup>٨٩</sup> ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فِي هَدَائِهِمْ أَفْتَدَهُمْ قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ  
عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ﴾<sup>٩٠</sup> (الأنعام : ٨٩ ، ٩٠) .

وهذا الأمر بالاقتداء كان ماثلاً في ذهن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهو يقوم بتبلیغ الدعوة .  
فلما طعن أحد المنافقين في تصرف له ، وهو يقسم الغنائم قائلاً : هذه قسمة ما  
أريد بها وجه الله . كظم النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غيظه وقال : «رحم الله موسى لقد أوذى  
بأكثر من هذا فصبر» .

من ثم قال المفسرون في شرح هذه الآية : إنها تومي إلى فضل الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
على من سبّه .

فإن خصال الكمال التي توزعت عليهم التقت أطراها في شخصه الكريم .  
كان نوح صاحب احتمال وجلد وصبر على الدعوة .

وكان إبراهيم صاحب بذل وكرم ومجاهدة في الله .

وكان داود من أصحاب الشكر على النعمة ، وتقدير آلاء الله .

وكان زكريا ، ويحيى ، وعيسى من أصحاب الزهادة في الدنيا ، والاستعلاء على شهواتها .

وكان يوسف من جمع بين الشكر في السراء ، والصبر في الضراء .

وكان يونس صاحب تصرع وإختبات وابتهاه .

وكان موسى صاحب شجاعة وبأس وشدة .

وكان هارون ذا رفق .

حتى تنظر إلى سيرة محمد ﷺ بعد هذه السير السابقة فتراها كالبحر الخضم  
تصب فيه الأنهر :

فَمَمْبُلُغُ الْعِلْمِ فِيهِ أَنَّهُ بَشَرٌ وَأَنَّهُ خَيْرٌ رُّخْلُقُ اللَّهِ كُلُّهُمْ

## مُؤْلِّفُ الْبَطْوَلَاتِ

من ذوى الموهب من يعيشون فى عزلة قصية عن الجماهير ، ويؤثرون البقاء فى البرج العاجى عما تستتبعه مخالطة الناس من سخط وتمرد .

ومنهم من يلقى بنفسه فى معترك الحياة ومعه عدة النجاح ، مع عمق النظرة ، وذكاء الفكرة ، والبصر النافذ إلى أدوات الشعوب وأدواتها ..

غير أنه مع هذه الموهب الجليلة ضيق العاطفة لا يألف إلا القليلين من هم على شاكلته فى المزاج ، أو من يتلقون معه فى الأهداف .

ومن العظاماء من أوتى امتداداً فى شخصيته ، وبساطة فى مشاعره تحرف الناس إليه وتعلق القلوب به .

ولسنا نقصد بهذا قوة السيطرة على العامة ، والقدرة على تحريكهم وتسخيرهم ، كلا ، كلا .

وإنما نقصد هذا النوع من العظاماء الذى يلتف به أصحاب الكفایات الكبيرة ، ويرمدونه بالإجلال ، ويقدمونه على أنفسهم عن طوعية و اختيار .

ولقد ظهر أفراد قلائل من زعماء الشعوب على هذا الغرار الفذ ، وتركوا فى تاریخهم أثراً لا يمحى .

على أن الإنسانية لم تعرف في ماضيها الطويل - ولن تعرف - رجلاً وفراً إلا بطال وكرمه العظاماء ، وانطبع محبته في شغاف القلوب ، كما عرف ذلك في النبي الكريم محمد ﷺ .

كان أصحاب الشجاعة في القتال يحبونه لأنه أشجع منهم حين تحرر الحدق ويشتد البأس .

وكان أصحاب الحدق في السياسة والتدبير يحبونه لأنهم يرون أنه أكثر منهم مرونة وأرحب أفقاً .

وكان الأجواد الأنسخاء يرونـه وقد ملك وادياً من الإبل والغنم ، فما غربـت عليه  
الشمس إلا وهو منـح وهدايا للطلـابـين والراغـبين .

وكان العـبـاد يرونـه صواماً ، والـزـهـاد يرونـه عـفـيفـاً مـتـرـفـعاً ، وأـصـحـابـ الـبـيـانـ والـلـسـانـ  
يـرـونـه فـصـيـحـاً مـعـرـيـاً .

وهـكـذـا ما عـرـفـ أحـدـ منـ الـعـظـمـاءـ مـيـزـةـ فـىـ نـفـسـهـ يـفـخـرـ بـهـ إـلـاـ وـجـدـ رـسـوـلـ اللـهـ  
عـلـىـ خـلـقـ أـعـرـقـ مـنـهـاـ وـأـرـقـىـ .

ولـذـلـكـ يـرـفـعـ إـلـيـهـ بـصـرـهـ مـثـلـمـاـ يـرـفـعـ النـاسـ أـبـصـارـهـ إـلـىـ الـقـمـمـ الـشـوـاهـقـ الـتـىـ لـاـ  
تـنـالـ !! وـمـعـ هـذـاـ الـجـلـالـ الـفـارـعـ ، وـذـلـكـ الـاـمـتـيـازـ الـرـائـعـ ، فـقـدـ كـانـ هـذـاـ الرـسـوـلـ الـأـمـيـنـ  
قـرـيـبـاـ بـسـهـولـةـ طـبـعـهـ مـنـ كـلـ فـرـدـ .

فـمـاـ يـعـزـ مـنـالـهـ عـلـىـ أـرـمـلـةـ أـوـ مـسـكـينـ .

بـلـ بـلـغـ مـنـ اـتـسـاعـ عـوـاطـفـهـ وـتـدـفـقـ مـشـاعـرـهـ ، أـنـ كـلـ فـرـدـ كـانـ يـحـسـ فـىـ نـفـسـهـ أـنـهـ  
أـثـرـ النـاسـ عـنـدـ رـسـوـلـ اللـهـ عـلـىـهـ وـأـقـرـبـهـ إـلـيـهـ ، وـأـعـزـهـ عـلـيـهـ .

كـالـشـمـسـ تـرـسـلـ أـشـعـتـهـ فـيـسـتـمـتـعـ الـجـمـيـعـ بـهـ ، وـيـأـخـذـ كـلـ اـمـرـئـ حـظـهـ مـنـ  
الـدـفـءـ وـالـحـرـارـةـ وـالـمـتـعـةـ ، لـاـ يـحـسـ بـأـنـ أـحـدـ يـشـارـكـهـ فـيـهـ أـوـ يـزـاحـمـهـ عـلـيـهـ .

كـنـلـكـ كـانـ مـحـمـدـ عـلـىـهـ الـفـاطـمـةـ مـعـ صـحـابـتـهـ ، يـأـوـونـ مـنـ نـفـسـهـ الـكـبـيـرـةـ إـلـىـ كـنـفـ رـحـيمـ .

## الوصف بالعقرية

يقولون : إن النبوة هبة لا كسب ، وفضل يغدق ، لا نصيب يطالبه ويسعى إليه ، وهذا حق ؛ **﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ﴾** (الزخرف : ٣٢) ، **﴿أَمْ عِنْدَهُمْ خَرَائِنَ رَبِّكَ أَمْ هُمُ الْمُسْيَطِرُونَ﴾** (٣٧) **﴿أَمْ لَهُمْ سُلْطَانٌ يَسْتَعْمِلُونَ فِيهِ فَلَيَأْتُ فَلَيَأْتُ مُسْتَعْمِلُهُمْ بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ﴾**

(الطور : ٣٧ ، ٣٨)

بيد أن هذا الخير لا ينزل اتفاقاً ، ولا يدرك اعتباً ! وقد حاول شاعر في الجاهلية - بكثرة الكلام في الإلهيات - أن يكوننبياً ففشل . وتوقع نفر من الأحبار والرهبان أن يصيروا هذا الشرف ، ففاتهـم مع تشوّقـهم إليه ورغبتـهم فيه .

إن الله سبحانه وتعالى يختار لهذا المنصب العظيم أهله !! ومن ظن أن العصمة تـعـنـ المـخـنـةـ والـابـلـاءـ ، أوـ أنـ الرـسـلـ الـكـرـامـ لـيـسـواـ أـكـثـرـ مـنـ حـمـلـةـ وـحـيـ ، وـظـيـفـتـهـمـ التـبـلـيـغـ الـجـرـدـ ؛ كـأـنـ أـحـدـهـمـ مـكـبـرـ صـوتـ تـنـفـخـ مـنـ وـرـائـهـ الـمـلـائـكـةـ ، فـلـيـسـتـ لـهـ مـوـاهـبـ ، وـلـاـ اـسـتـعـادـ خـاصـ ، وـلـاـ اـمـتـيـازـاتـ رـفـيـعـةـ .

من ظن ذلك فقد فـلـلـ فـيـ فـهـمـ الـمـرـسـلـيـنـ ، وـجـهـلـ مـاـ حـبـاهـمـ اللـهـ بـهـ مـنـ خـالـلـ تـجـلـ أـعـظـمـ فـلـاسـفـةـ الـأـرـضـ لـاـ يـصـلـ إـلـىـ مـصـافـ أـقـدـامـهـ !

إن الكتاب الذين أـفـوـاـ فـيـ سـيـرـةـ النـبـيـ ﷺ وـوـصـفـوـهـ بـالـعـقـرـيـةـ يـمـكـنـاـ أـنـ نـقـبـلـ مـنـهـ هـذـاـ الـوـصـفـ بـحـذـرـ وـبـقـدـرـ .

نـقـبـلـهـ إـذـاـ كـانـ الـقـصـدـ مـنـهـ كـشـفـ النـقـابـ عـنـ مـعـالـمـ الـعـظـمـةـ الـشـخـصـيـةـ ، وـإـلـقاءـ ضـوءـ عـلـىـ الـبـطـوـلـةـ الـأـدـبـيـةـ لـأـوـلـئـكـ الـمـصـطـفـيـنـ الـأـخـيـارـ .

ونـقـبـلـهـ إـذـاـ كـانـ الـقـصـدـ مـنـهـ الـاعـتـرـافـ بـعـدـ إـلـوـحـىـ الـذـىـ يـصـلـ الـمـادـةـ بـاـ وـرـاءـ الـمـادـةـ ، وـهـذـاـ هـوـ أـسـاسـ النـبـوـةـ الـأـوـلـ .

ونـرـفـضـهـ إـذـاـ كـانـ وـصـفـاـ لـعـظـمـةـ إـنـسـانـيـةـ مـعـتـادـةـ تـسـلـكـ صـاحـبـهاـ مـعـ غـيـرـهـ مـنـ رـجـالـ التـارـيـخـ الـبـارـزـيـنـ .

ذـلـكـ مـوـقـفـ الـمـسـلـمـ مـنـ جـمـهـرـةـ الـمـؤـلـفـيـنـ وـالـمـؤـرـخـيـنـ مـنـ كـتـبـوـاـ فـيـ حـيـاةـ النـبـيـ الـأـمـيـنـ ﷺ .

## الإيمان بالنبوات كلها

جعل الله سبحانه وتعالى - التصديق برسوله كلهم ركناً في الدين ، وقرن أسماءهم بذاته المقدسة فأصبح الإيمان بهم متمماً للإيمان به .

﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكَتْبِهِ وَرَسُولِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾  
(البقرة : ٢٨٥) .

والإيمان بمحمد رسول الله ﷺ هو الشطر الثاني من شهادة الإسلام ، لا يصح إيمان إلا به .

إنما كان للإيمان بالنبوات هذه المنزلة ؛ لأن معرفة الله على وجهها الصحيح ، وفهم ما يريد لعباده ، ويطالبهم به إنما يكون عن طريقهم وحدهم .  
والارتباط بالوحي الذي شرفوا به ، والأسوة التي تؤخذ منهم .

ومن ثم يقول الرسول الكريم ﷺ : «لن يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به» .

ويقول الله تعالى : ﴿فَلَنْسَلَنَ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْلَنَ الْمُرْسَلِينَ ٦ فَلَنَقْصَنَ عَلَيْهِمْ بِعِلْمٍ وَمَا كُنَّا غَائِبِينَ﴾ (الأعراف : ٦ ، ٧) .

\*\*\*

وسريان الفساد إلى الديانتين الكبيرتين السابقتين على الإسلام ، اليهودية والنصرانية ، وما طرأ عليهما من تغيير ، وداخل كتبهما من تحريف ، جعل الإسلام هو الطريق الفذ للإيمان السليم .

فمن كتاب محمد ﷺ وحده ، ومن سنته وحدها يفضي الناس إلى الحق .  
والأبواب إلى الله في عصرنا هذا ، مهما وقفت عليها في اليهودية أو النصرانية ، فلن تفتح لك مغاليقها .



أما في الإسلام وباسم نبيه الكريم محمد ﷺ فستنفرد وراء النبي العابد ،  
ونهجه الخالد ، وقرآن المحفوظ ، وسنته المصون .

فتعرف ربك عن يقين ، وتعرف ما يكفلك به من غير تزوير ولا تحوير!  
من أجل ذلك اعتبر الإيمان بمحمد ﷺ شرطاً لصحة الإيمان بالله .

﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ (١) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالَّاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَرُوا عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ اللَّهُمَّ (٢) ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ﴾ (محمد : ١ - ٣) .

ولا تحسين هذا غلواً في تزكية مخلوق ، أو افتياً على حق الخالق ، أو تجنياً على  
أتباع الرسل الأولين .

فإن عيسى وموسى - صلوات الله عليهما - سارا بالناس إلى الله على بصيرة ،  
وهم لا يدركون ما فعل أشياعهم من بعدهم .

ولو عادوا إلينا أحياء لكانوا أول من يبرأ من الكتب المدسوسة عليهم ، وأول من  
يستمع لآيات الذكر الحكيم ويبادر إلى تنفيذ حكماتها ووصايتها .

ثم إن الله لما ضم الإيمان برسله إلى الإيمان به ، جعل الكفر بواحد منهم كفراً  
به - جل شأنه - وبهم جميعاً .

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفْرِقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَقُولُونَ نَؤْمِنُ بِعِصْمٍ وَنَكْفُرُ بِعِصْمٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا (١٥١) أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا (١٥١) وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَمْ يُفْرِقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ أُولَئِكَ سُوفَ يُؤْتَيْهِمْ أَجْوَرَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ (النساء : ١٥٠ - ١٥٢) .

ومحمد ﷺ خاتم المرسلين ، أكمل الله به صرح النبوات ، وأتم به حقيقة الرسالات .

«إن مثلى ومثل الأنبياء قبلى كمثل رجل بنى بنياً فأحسنه وأجمله إلا  
موضع لبنة من زاوية من زواياه ، فجعل الناس يطوفون ويتعجبون له ويقولون :  
هلا وضعت هذه اللبنة؟ فأنا اللبنة ، وأنا خاتم النبيين» .

فإذا جاء من يدعى النبوة بعده فهو كاذب ، ومن صدقه في دعواه فهو كافر .

وقد ظهرت طوائف من الحمقى تتبع رجلاً اسمه البهاء يدعى النبوة ، ويطعون نحلتهم وراء قناع من التمسح بالإسلام ، وإظهار التصديق به وبغيره من الأديان ، وهم ليسوا من دين الله في شيء .

وبهاؤهم دجال ، وتعاليمه زور وبهتان ، وليس بعد القرآن وحى .

﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ﴾ (يونس: ٣٢) .

وقد حذرنا النبي ﷺ قبل موته من هؤلاء المخربين قال :

«يكون في آخر أمتى أناس دجالون كذابون ، يحدثونكم بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم ، فإياكم وإياهم لا يضللونكم ولا يفتنونكم» .

وفي حديث آخر : «أنه سيكون في أمتى ثلاثة كذاباً ، كلهم يدعى أنهنبي ، وأنا خاتم النبيين لانبي بعدى ! ، ولا تزال طائفة من أمتى على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك» .

\*\*\*

وقد عرفنا رسول الله ﷺ عن أمور تتصل بعقائدها لم تكن عقولنا ل تستطيع وحدها أن تدركها أو تعي تفاصيلها ، وهي تتعلق بما وراء الحياة من غيوب .

وقد قلنا : إن العقل المجرد قد يعرف أطراها منها بالتأمل والنظر .

ولكن المعصوم قد أعطانا عنها فكرة كاملة ، فسندرسها عن طريقه ، ونؤمن بها تبعاً له ، فهو ما جاء به .





الخال ود



## هذا الحياة

قبل أن نأتي إلى الحياة الدنيا ، كم سبقتنا من عصور؟

وبعد أن نغادر هذه الحياة ، كم ستعقبنا من أجيال؟

وما نسبة هذا العمر المحدود بين ما سبقه وما لحقه من أزمنة؟ إنه قليل قليل ،  
ولكن من هذا القليل الممنوح لى ولك ، تتكون الحياة الدنيا!!

من هذا الظهور المحفوف بالفناء قبله والخفاء بعده تعمّر الأرض!

في طريق الحياة المتداهنة يجري جيل من البشر ولا يزال يجري ، حتى إذا نال منه  
الكلايل وأدركه الإعياء مات .

و قبل أن يخلو الطريق من الأنفاس اللاحثة والأقدام اللاغبة ينبع جيل آخر  
يستأنف السعي ، ويمثل الدور نفسه .

ويُسحب الجيل المنهوك ، فيلف في الأكفان ، ويوارى في التراب .

ويُنفرد الجيل الجديد بالسعى ، حتى إذا لحقه ما أصاب سلفه ، سُحب - كذلك  
- وجيء بآخرين ، وهكذا دواليك .

هذه هي مواكب الحياة .. عمل متواصل من أعمار متقطعة!

والعجب أن هذا العمل الموصول يسخر من القائمين به ، فهم لا يحسبون  
أنفسهم حلقة من السلسلة المتقطعة المترامية مع الأمس ، والمتطاولة مع الغد .

بل إن الواحد منهم يخدعه الغرور ، فما يفكر أنه جديد على الدنيا ، وأنه - كما  
ظهر فيها فجأة - سيختفي بفترة .

كلا إن الغرور يخلي إليه أنه كان من الأزل وسيبقى إلى الأبد !!

فإذا جاءه الموت دهش لقدمه ، كأن الموت حدث غريب .

غير أن الدهشة لا تدفع اليقين ، وكذلك يترك الإنسان الحياة الدنيا .

من الخير للمرء - وهو في صحته البدنية ويقطنه الذهنية - أن يعرف طبيعة الدار  
التي يعيش فيها ، فلا يبني طباقاً عالية على دعائم منهارة .

لكن ما معنى ذلك؟

أهذا فقط كل حظ الإنسان من الوجود؟

ونبادر إلى الإجابة الخامسة : لا .

لئن كانت الحياة على ظهر الأرض بهذه المثابة ، إن الحياة التي تليها هي الأمل  
الأسمى والحظ الأوفر .

ولو كان العيش في هذه الدنيا هو كل شيء؛ لكان الانتحار العاجل أولى  
بالناس أجمعين .

إن الدار الآخرة هي الحيوان ، والاستعداد لها هو وظيفة العقلاة في هذه الفترة  
الضيقة من آجالهم .

خُلِقَ النَّاسُ لِلْبَرَّ قَاءِ فَضْلَتْ أَمَّةٌ يَحْسَبُونَهُمْ لِلنَّفَادِ  
إِنَّمَا يُنَقَّلُونَ مِنْ دَارِ أَعْمَالٍ إِلَى دَارِ شِرْقَةٍ وَّهُوَ أَوْرَثَهُمْ

والخصيف هو الذي يوزع اهتمامه على كلتا الدارين بقدر ما تستحقانه ، فيجعل  
عمله لهذه ، بقدر مقامه فيها ، وعمله لتلك بقدر بقائه فيها .

## ما وراء الحياة الدنيا

يعلم الناس جميعاً أن الموت نهاية حاسمة لكل حي ، ومصير لا بد أن ترده كل نفس . ولكن أكثرهم يأخذ عن الموت فكرة غامضة ، ويكون له صورة مغلوطة مشوهة . ينال الإنسان منها ما ينال الدواب النافقة ، تحت أكواخ التراب ، أو الأنعمان المهضومة في بطون الأكلين ! ثم لا شيء بعد ذلك . وهذا ضلال بعيد .. فليس الموت فناء ولا شبه فناء .

ربما كان الموت نومة طويلة ، كما أن النوم الذي نعرفه وفاة قصيرة ! وقد جعل القرآن الموت قسيماً للنوم ، وجعل الحالتين أعراضاً للأنفس لا تتأثر كثيراً بها .

﴿اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُّسَمٍ﴾ (الزمر: ٤٢) .

ولئن كانت الروح تفارق الجسد إلى حين ، إن ذلك لا يغير من حقيقة الإنسان شيئاً . فالجسد كالثوب ، يكتسي الإنسان به ويعري عنه ، ولا مدخل له في جوهره . ولا يجوز أن نعد الموت إلا انتقالاً من مكان إلى مكان ، لا ينقص فيه إدراك المرء لحقائق الوجود شيئاً ، ولا يخف إحساسه بها ، بل قد يتضح ويزيد . ولو فهمنا تلك الحقيقة لما اكترثنا للموت ، ولما تهيينا للإقبال عليه ، ولما شعرنا بالتوjis من بوادره ومواطنه .

## البرخ

لا يكاد المرء يترك دنيانا هذه حتى يبدأ حسابه ، ويظهر ثوابه أو عقابه ، وقد ساق لنا القرآن الكريم طرفاً من أحوال الناس في هذه المرحلة من حياتهم الآخرة ، فهو يقول عن الكفار من آل فرعون :

﴿النَّارُ يُرَضِّونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فَرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾ (غافر : ٤٦) .

ويصف نعيم الشهداء ، وترقبهم لأخوانهم وأبنائهم كى يقدموا عليهم ويساركوهם في السعادة التي غمروا بها :

﴿وَلَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتْلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (٦٩) فَرَحِينٌ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (آل عمران : ١٦٩ ، ١٧٠) .

وبوادر الشر أو بواكير الخير تظهر في اللحظة الأخيرة من عمر الإنسان على آخر منازل الدنيا وأول مراتب الآخرة .

فقد جاء في السنة أنه في تطميم المؤمن حين يحتضر نزل قوله تعالى :

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَزَّلَ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾ (فصلت : ٣٠) .

كما أن نذر العقاب الأليم تواجهه الفساق والظلمة في تلك الساعة الحرجية :

﴿وَلَوْ تَرَى إِذ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ بَاسْطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرَجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنِ آيَاتِهِ تَسْتَكِبِرُونَ﴾ (الأنعام : ٩٣) .

﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُقُولَهُمْ  
عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴿٥٠﴾ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتُمْ أَيْدِيْكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبْدِ﴾  
(الأنفال: ٥١ ، ٥٠)

للعصاة من المؤمنين حظهم من التائب والألام جزاء تفريطهم في الواجب  
واستهانتهم بالحرام .

وقد جاء : أن النبي ﷺ مر على قبر دفن فيه شخصان ، فقال :  
«يُعذَّبُانِ وَمَا يُعذَّبُانِ فِي كَبِيرٍ ، كَانَ أَحَدُهُمَا لَا يَسْتَبَرُ مِنْ بُولِهِ ، وَكَانَ  
الآخَرُ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ بَيْنَ النَّاسِ» .

والأدلة على ثواب القبر وعداته كثيرة ، تتضافر على إثبات أن قبل الجنة والنار  
مقدمات تحفل بالبشرى ، أو تطفح بالإذار .

وفي الحديث : «إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا مَاتَ عُرِضَ عَلَيْهِ مَقْعِدَهُ بِالْغَدَاءِ وَالْعَشَىِ ، إِنَّ  
كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ ..  
فَيَقُولُ : هَذَا مَقْعِدُكَ حَتَّى يَبْعَثَكَ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» .

إن الموت - على الحقيقة - طور من الأطوار التي تعرو الحى في سنيه المختلفة ؛  
الطفولة والرجولة والكهولة .

إلا أن هذا الطور يمتاز بأن الروح فيه أقوى إدراكاً وأصدق حسّاً .

ولو تصور المقدمون على الانتحار أى حياة يقبلون عليها ، أو أى مرحلة يصيرون  
إليها لفكروا طويلاً ، قبل أن يرتكبوا حماقتهم .

إنهم يريدون - بفعلتهم الشنعاء - أن يفروا من الشعور بالضيق ، ومواجهة النتائج  
المخزنة إلى عالم يحسبونه خالياً من الشعور . . . ومن رؤية العواقب المخذورة .

وما دروا أن قوام العالم الجديد الذى يقتسمون أسواره هو الإحساس المضاعف  
ومجابهة شتى النتائج .

وفكرة الكثيرين عن الموت تغلب عليها الجهالة والكفران .

والقبر - فى نظرهم - مكان يخيم عليه الصمت والظلم ، وتعبث فيه الديدان  
والخشرات فحسب .

ولسنا نتجاهل هذا المنظر الكئيب ؛ ولكننا ننكر أنه النهاية الخامسة للعواطف الجياشة بالخير ، والمشاعر المحتاجة بالشر ، وما انبني على هذه وتلك من حضارات عمران وخصام ووئام .

إن هذا المنظر يخفي وراءه - في عالم لا ندرية - سهولاً فسيحة تحفل بالأزهار والنوار ، وتفوح منها العطور المنعشة أعدها الله للمؤمنين الصالحين .

وَثُمَّ وَهَدْ أَخْرَى تُدْعُ فِيهَا الْأَنْفُسُ الشَّرِيرَةُ ، وَتَئَنْ تَحْتَ وَقْعِ الْمَطَارِقِ الْمَهَالَةِ وَالْمَقَاطِعِ الْمَحْمَةِ ، أَعْدَهَا اللَّهُ لِلْفَاسِقِينَ عَنْ أَمْرِهِ ، الظَّالِمِينَ لِخَلْقِهِ .

وقد كان رسول الله - صلوات الله وسلامه عليه - يُفِيضُ فِي شِرْحِ الْحَقَائِقِ المُتَّصِّلَةِ بِهَذَا الْعَالَمِ الْمُغَيَّبِ ، حَتَّى لِيَكَادْ سَامِعُوهُ يَرَوْنَ أَفَاقَهُ رَأْيِ الْعَيْنِ ، الصَّحْوَةُ مِنْهَا وَالنَّائِمُ . وَذَلِكَ حَتَّى يُؤْسِسَ فِي أَفْئِدَتِهِمْ يَقِيْنًا بِأَنَّ الْمَوْتَ الْمَرْتَقِبَ مَرْحَلَةٌ تَلِيَ هَذِهِ الْحَيَاةِ كَمَا تَلِيَ الرَّجُولَةُ الْطَّفُولَةَ .

وَإِنْ وَقْفَةً مُفَاجِئَةً لِوَجِيبِ هَذَا الْقَلْبِ الدَّائِبِ الْحَقْقَانِ ، تَرْمِي بِالْمَرْءِ فِي أَحْضَانِ هَذَا الْعَالَمِ الْحَقِّ .

\*\*\*

وَإِلَيْكَ هَذَا الْوَصْفُ الْمُفَصَّلُ لِمَقْدَمَاتِ الْيَوْمِ الْآخِرِ كَمَا يَعْرَفُنَا بِهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ :  
«إِنَّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعٍ مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنَ الْآخِرَةِ، نَزَّلَ عَلَيْهِ مَلَائِكَةٌ مِنَ السَّمَاءِ بِيَضِّ الْوِجْهِ، كَأَنْ وَجْهَهُمُ الشَّمْسُ، مَعَهُمْ كُفَنٌ مِنْ أَكْفَانِ الْجَنَّةِ، وَحَنُوطٌ مِنْ حَنُوطِ الْجَنَّةِ، حَتَّى يَجْلِسُوا مِنْهُ مَدَ الْبَصَرِ، وَيَجْعَلَ مَلِكُ الْمَوْتِ عَلَيْهِ السَّلَامَ. حَتَّى يَجْلِسَ عَنْ دَرَأِهِ، فَيَقُولُ:

أَيْتَهَا النَّفْسَ الْطَّيِّبَةَ، اخْرُجْ إِلَى مَغْفِرَةِ مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانِ.

قَالَ: فَتَخْرُجُ فَتَسْيِلُ كَمَا تَسْيِلُ الْقَطْرَةَ مِنَ السَّقَاءِ فَيَأْخُذُهَا.

فَإِذَا أَخْذَهَا لَمْ يَدْعُهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ، حَتَّى يَأْخُذُهَا فَيَجْعَلُهَا فِي ذَلِكَ الْكَفْنِ وَفِي ذَلِكَ الْحَنُوطِ، وَيَخْرُجُ مِنْهُ كَأَطِيبِ نَفْحَةٍ مَسْكٍ وَجَدَتْ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ.

قَالَ: فَيَصْعُدُونَ بِهَا فَلَا يَمْرُونُ عَلَى مَلَائِكَةٍ إِلَّا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الْطَّيِّبُ؟

فيقولون: فلان ابن فلان، بأحسن أسمائه التي كان يسمى بها في الدنيا، حتى ينتهوا  
بها إلى السماء الدنيا، فيستفتحون له فيفتح له.

فيشيشه من كل سماء مقربوها إلى السماء التي تليها، حتى ينتهي بها إلى السماء  
السابعة.

فيقول الله عز وجل: اكتبوا كتاب عبدى في عليين، وأعيدوه إلى الأرض في جسده.  
فيأتيه ملكان فيجلسانه، فيقولان: من ربك؟ فيقول: ربى الله، فيقولان: مادينك؟  
فيقول: ديني الإسلام.

فيقولان: ما هذا الرجل الذي بعث فيكم؟ فيقول: هو رسول الله. فيقولون: ما يدريك؟  
فيقول: قرأت كتاب الله، وآمنت به وصدقته.

فيُنادي من السماء: أن قد صدق عبدى، فأفرشوه من الجنة، وافتحوا له باباً إلى الجنة.  
قال: فيأتيه من روحها وطيبها، ويفسح له في قبره مدبره.

قال: و يأتيه رجل حسن الوجه، حسن الثياب، طيب الريح، فيقول:  
أبشر بالذى يسرك، هذا يومك الذى كنت توعد.

فيقول: من أنت؟ فوجهك الوجه الحسن يجئ بالخير. فيقول: أنا عملك الصالح.  
فيقول: رب أقم الساعة، رب أقم الساعة! حتى أرجع إلى أهلى ومالي.

وإن العبد الكافر إذا كان في انقطاع من الآخرة وإقبال من الدنيا؛ نزل إليه ملائكة  
سود الوجوه، معهم المسوح، فيجلسون منه مد البصر، ثم يجيء ملك الموت حتى يجلس  
عند رأسه فيقول:

أيتها النفس الخبيثة، اخرجي إلى سخط من الله وغضبه.

فتُفرقُ في جسده، فينزعها كما ينزع السفود من الصوف المبلول، فيأخذها.  
إذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين حتى يجعلوها في تلك المسوح، ويخرج  
منها كائنة جيفة وجدت على وجه الأرض، فيصعدون بها.

فلا يمرون بها على ملأ من الملائكة إلا قالوا: ما هذه الريح الخبيثة!

فيقولون: فلان ابن فلان. بأقبح أسمائه التي كان يسمى بها في الدنيا، حتى ينتهي  
بها إلى السماء الدنيا، فيستفتح له، فلا يفتح له.

ثم قرأ رسول الله ﷺ :

﴿ لَا تُفْتَحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاوَاتِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلْجَ الْجَمَلُ فِي سَمَاءِ الْخِيَاطِ ﴾  
(الأعراف : ٤٠)

فيقول الله عز وجل: اكتبوا كتابه في سجين، في الأرض السفل. ثم تطرح روحه  
طرحاً. ثم قرأ:

﴿ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطُفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوِيْ بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ (الحج : ٣١)

فتعاد روحه في جسده ويأتيه ملكان فيجلسانه فيقولان له: من ربك؟ فيقول: هاه  
هاه لا أدرى.

قال: فيقولان: مادينك؟ فيقول: هاه هاه لا أدرى.

قال: فيقولان له: ما هذا الرجل الذي بعث فيكم؟ فيقول: هاه هاه لا أدرى. فينادي مناد  
من السماء: أن كذب فأفرشوه من النار، وافتحوا له باباً إلى النار. فيأتيه من حرها  
وسمومها، ويضيق عليه قبره حتى تختلف فيه أضلاعه.

ويأتيه رجل قبيح الوجه، قبيح الشياب، منتن الريح، فيقول:  
أبشر بالذى يسوك، هذا يومك الذى كنت توعد.

فيقول: من أنت؟ فوجهك الوجه القبيح يجعى بالشر.  
فيقول: أنا عملك الخبيث، فيقول: رب لا تقم الساعة».

وفي رواية له بعناء ، وزاد : فيأتيه أت قبيح الوجه، قبيح الشياب، منتن الريح  
فيقول: أبشر بهوان من الله، وعذاب مقيم.

فيقول: بشرك الله بالشر، من أنت؟

فيقول: أنا عملك الخبيث، كنت بطيئاً عن طاعة الله ، سريعاً في معصيته،  
فجزاك الله شرّاً.

ثم يُقيِّض له أعمى أصم، أبكم، في يده مُرْزَبَة، لو ضُرب بها جبل كان تراباً، فيضربه  
فيصير تراباً.

ثم يعيده الله كما كان، فيضربه ضربة أخرى فيصبح صيحة يسمعه كل شيء إلا الثقلين».

قال البراء : «ثم يفتح له باب من النار ، ويمهد له من فرش النار».

ونحن لا ندرى عن كنه الجزاء فى القبور شيئاً ، ولا حدود ما يصيب الأبدان  
والأرواح منه .

نعم ، نحن نوقن بهذا الجزاء .

أما كيف يقع ، وأما البحث فى التفاصيل الواردة به ، وأما التساؤل عن طرائقه  
بعد بلى اللحم والعظم ؛ فهذا ما لا نستطيع الخوض فيه .

لأن أمر المادة كأمر الروح غريب ، وما يتجلى للناس من خصائص الحياة  
وأسرارها يوماً بعد يوم ، يجعلنا نصدق ما خبرنا به الوحي ، ونكل دقائقه للمستقبل  
ولا نحب أن نترجم فيه بغيض .

## عُمُرُ الْفَرْدِ وَعُمُرُ الدُّنْيَا

عندما ينقضى أجل الإنسان من فوق ظهر الأرض ، يسافر إلى الآخرة تاركاً خلفه الناس ، يكذبون ويؤملون .

فإلى متى يتصل هذا العمران ، ويبقى بنو آدم يؤدون رسالتهم في هذه الحياة ، ويخرجون من تجاربها المضنية ، إما إلى الجنة ، وإما إلى النار؟

متى يأذن الله بانتهاء عالمنا هذا الذي توارث الأجيال أفراحه وأحزانه ، وتزحمه بصراعها الدائم ، تارة على الحق ، وتارات وتارات على الباطل ؟؟ متى ؟ الظاهر من نصوص الدين أن للدنيا نهاية مقررة لا تدعوها .

تشقق بعدها السماء ، وتنهد الأرض ، وتغيض البحار ، ويهلك الحرف والنسل ، وتطوى الصفحة الحافلة بتاريخ رهيب ، من بدء الخلق إلى فنائه .

وكما أن للإنسان عادة - قبل أن يحين أجله - أعراضًا تؤذن بموته من شيخوخة أو مرض أو غيرها ، فلليإنسانية كلها قبل انتهاء أجلها أعراض إذا ظهرت عليها دل ذلك على أن عمرها أوشك ، ومصيرها اقترب .

وعندى أن المبرر الأول لوجود الحياة وبقائها هو وجود أنس - قلوا أو كثروا - يعرفون ربهم ويؤدون واجبه حقاً .

إذا خلت الدنيا من هؤلاء ، وبدا أن مثلهم لن يتمخض عنهم المجتمع البشري في طول البلاد وعرضها ، فمعنى ذلك أن الدنيا أفلست وحققت عليها الكلمة ، وأن فض هذه السوق أصبح محتوماً !

وعلامات الساعة التي ذكرها القرآن الكريم ، وأفاضت فيها السنة تشير إلى هذا في جلاء .

إن الرسل الكرام بذلوا جهود الجبارة في محاربة الجاهلية ، وقيادة الناس إلى الله ، وقد استجابت لهم أمة من الناس ، ومشت حيناً من الدهر تحت لوائهم ، وستظل تمشي إلى ما شاء الله .

فإذا انكمشت أمتهم ، ونكس لواهم ، وطمس شرائعهم ، وهان على الناس أمرهم ، وقامت الحضارات المختلفة على إنكار وحيهم وإقصاء هديهم .. ثم شاع الفساد واستبيحت الحرمات ، وغلقت المعابد ، ونسى الله جل وعلا ، وماج الناس بعضهم في بعض .. يومئذ يستحصد هذا العمران كله ، ويقترب للناس حسابهم . أجل ... قد تقدم البشرية خطوات رحيبة إلى الأمام في ميادين العلم ، حتى لتسخر كل شيء لخدمة الإنسان وترفيه عشه .

بيد أن الإنسان عندما يصل إلى هذه الدرجة من الارتقاء المادي يكون قد وصل إلى الحضيض من الناحية الأدبية .

سيطغى ، ويقتل ، ويعربد ، ويتأله :

﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضَ زُخْرَفَهَا وَازْيَنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَنَّا هَمْ نَأْمِنُ لِيَلَّا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَنَّ لَمْ تَعْنِ بِالْأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (يونس : ٢٤) .

وإليك من حكم النبوة ما يدلل على أن الساعة تقوم عقب فساد عريض لا ينتظر لظلامه فجر !

وفي فترة تخلد الدنيا فيها إلى أهوائها ، فلا يتوقع لها طهر أو ارتقاء .

عن أنس ، عن النبي ﷺ قال : « لا تقوم الساعة على أحد يقول : الله الله » عن حذيفة ، عن النبي ﷺ : « لا تقوم الساعة حتى يكون أسعد الناس بالدنيا لку بن لکع ». .

ويبلغ من انجحاء معلم الدين أن تعود الوثنية إلى الجزيرة مرة أخرى : « لا تقوم الساعة حتى تضطرب آيات نساء دوس حول ذي الخلصة ». وهو صنم كان العرب يعبدونه في الجاهلية الأولى .

ويتهاوى الناس على اللذائذ يطلبونها من كل سبيل ويدفعون ثمنها شرفهم ومرءوتهم : « يكون بين يدي الساعة فتن كقطع الليل المظلم ؛ يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً ، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً ، يبيع أقوام دينهم بعرض من الدنيا ». .

وتهيج نيران الحروب في الأرض نتيجة سقوط الصمائر وخراب الذم :

«لا تقوم الساعة حتى يكثُر الهرج ، قالوا : وما الهرج ؟ قال : القتل القتل » ،  
وتحقق البركة من الأعمار - فهى مهما طالت - قصيرة ؛ تمر ما يكاد أحد يشعر بها .

«لا تقوم الساعة حتى يتقارب الزمان فتكون السنة كالشهر ، والشهر  
كالجمعة ، والجمعة كاليوم ، واليوم كالساعة ، والساعة كالضرمة من النار » -  
كإشعال عود من الثقاب .

والأحاديث متکاثرة على أن الساعة تقوم على أشرار الناس .

ولا يذهبن بك التشاوُم مذهب بعض الواهميين كلما رأوا منكراً يفسو ضربوا كفًا  
على كف ، وقالوا : قامت الساعة !!

إنها ستقوم حتماً ، بيد أن تربصها بهذا الأسلوب غير مستساغ .  
إن الأرض - من قديم - مسرح للفساد وسفك الدماء .

والعراق بين الخير والشر ناشر من قرون سحيقة ، والأيام بينهما دول .  
وانهزام الخير حيناً ، لا يعني أن يفضي الله هذا المجتمع المائج .

ولكن الذي نزعمه هنا : أن الإنسانية المبتلاة بوجودها على ظهر الأرض ، قد  
يُرخي لها العنان ما أثمرت حضارة أو أمة أو طائفة تستقيم على الطريق ، وتسبح  
بحمد الله ، وقد يغتفر شر كثير إلى جوار هذا الخير .

فإذا انقطع الأمل من رشد الناس ، وأطبق أهل الأرض على العبث فيها ، خلفاً  
بعد سلف ، استؤصلت شأفتهم ، ثم جمع الأولون والآخرون أمام الله لمحاكمة عامة  
شاملة .

﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِنَبْلُوْهُمْ أَيُّهُمْ أَحَسَنُ عَمَلًا﴾ (٧) وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا  
عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرَزاً﴿﴾ (الكهف : ٨ ، ٧) .

## من أشراف الساعات

على أن هناك علامات حاسمة تسبق الختام الأخير لهذا العالم .  
نذكر - في إيجاز - بعضها ، حتى لا يستطرد بنا الحديث .

- منها : رجوع عيسى بن مريم إلى الحياة الدنيا مرة أخرى ، ولعله خص بذلك من بين الأنبياء ؛ لأن الخرافة التي تعلقت بشخصه ملأت الأرجاء ، وقامت باسمها دول قوية ، فليكذب الرجل نفسه ما أشاع الخلق عن ألوهيته ، وهو ليس إلا عبداً لله . ولما كانت الحياة وحدة متماسكة فنزوته في آخر الزمان كاف في الدلالة على هذا المعنى ، وإن جاء عقب ضلال طويل !!

- ومن علامات الساعة : ظهور الدجال ، وهو رجل أعور داهية ، يبدو من صفاته المذكورة له ، أنه ماهر في علوم الطبيعة ، وقد يوفق إلى طائفة من المخترعات الرائعة ، ويوتى القدرة على خداع العامة بما يملك من وسائل ليست بأيديهم . وهذا الأعور الدجال من عباقرة اليهود يدعى الألوهية ، وقد حذرتنا السنة من الاستماع له ، وسيطوف في البلاد ، يدعو لنفسه ، حتى يقتل آخر الأمر .

- ومن علامات الساعة : شروق الشمس من حيث تغرب ، وهذا الانقلاب الفلكي إذان بأن النظام الدقيق الذي تماسك به أجرام السماء يوشك أن يختل بإذن صاحبه ، ثم تنكسر النجوم ، وتسير الجبال ، وتحشر الوحوش !!

- ومن علامات الساعة : خروج الدابة ، وعندى أن هذه العلامة نوع من العتاب والتقرير لبني آدم الذين جهلوا ربهم ، وجحدوا حقه ، مع ما أتاهم من عقل وتفكير ، فلا بأس أن تخرج سلالة من البغال أو الحمير لتضرب حوافرها جباء الساسة والقادة ، وتقول لهم : أما لكم رأى يصلكم بالله رب العالمين ؟ أين الذكاء والفهم ؟ !؟ كيف تلحدون ؟

﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ﴾ (النمل : ٨٢) .

## البعث والجزاء

ستنتهي من هذه الدنيا ، وستنتهي هذه الدنيا بعدها . . . ثم ماذا؟

نحب أن نقول أولاً ، أو نؤكد ما قلناه قبلًا : إن الله سبحانه وتعالى ماجد عظيم ، وإن كماله الأسمى لا ترقى إلى كنهه العقول ، وإنه أوجد البشر تفضلاً وأعطائهم - على ظهر هذا الكوكب الضيق - فرصة خطيرة لو أحسنوا استغلالها ، وإنه - سبحانه وتعالى - لن يمنع الخلود في جواره الكريم إلا من ينتهزون هذه الفرصة . . فترسحهم أعمالهم وأحوالهم للصعود إلى الرفيق الأعلى؟

إن الله المجيد لا يقبل إلى جواره الأوغاد .

إن الله العليم لا يقبل إلى جواره الجهلة .

إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً .

إن الله نظيف يحب النظافة .

إن السفلة الذين التصقوا بالتراب ، وعاشوا له ؛ لن يرتفعوا عنه .

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَا تُفْتَحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ﴾ (الأعراف: ٤٠) من الخير للإنسان أن يعلم علم اليقين ، أن عمره المحدود في هذه الدنيا ، إن لم يكن وسيلة للتكميل والترقى ؛ فلن يشرق غده ، ولن يخرج منه بطائل .

فالجنة التي وعد الله بها المتقين لا تتسع لخسيس ولا مهين ، وإذا لم يكن الإنسان على حظ من الكمال والفضيلة ، فلن يجد بها منزلاً .

لما استكبر بها إبليس طرد منها ، وقال الله له : ﴿فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجْ إِنْكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ﴾ (الأعراف: ١٣) .

ولما غفل آدم عن حق ربه ، ووهنت في الخير عزيمته ؛ أخرج منها وزوجه وعرفهما الله عز وجل ، وعرف ذريتهما من بعدهما أن للجنة مستوى خاصاً من الكمال من فقده لم يبق لها أهلاً .

فمن بقيت في نفسه أثارة من شر ، وأدركه الموت ولم يتظاهر منها ؛ حبس على  
شواطئ الآخرة ، ولم يدخل جنة ربه على تلك الحال .

قال النبي ﷺ : «يخلص المؤمنون من النار فيحبسون على قنطرة بين الجنة  
والنار ، فيقتصر بعضهم من بعض مظالم كانت بينهم في الدنيا ، حتى إذا  
هذبوا ونعوا أذن لهم في دخول الجنة» .

أرأيت ؟ لابد من تهذيب وتنقية ؟

فمن لم يستوي وينضج ويطب في الدنيا انتظرته جهنم لتكميل له ما نقصه ،  
وتعويض ما فاته .

﴿أَيَطْمَعُ كُلُّ امْرِئٍ مِّنْهُمْ أَنْ يُدْخِلَ جَنَّةَ نَعِيمٍ (٢٨) كَلَّا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِّمَّا يَعْلَمُونَ﴾  
(العارض : ٣٩ ، ٣٨)

لقد خلق الإنسان من أصول ، فيها كدر وكثافة وهوان ، من حما مسنون ، ونطفة  
أمشاج ، وأمامه في الدنيا فسحة من الأجل ، ينبغي أن يستغلها في ترشيح نفسه  
للملا الأعلى ، فيظهر أهواهه ، ويمسح أكداره ، ويرقق من طينته ، ويسمو بطبعته ،  
ويتعهد روحه بالصدق والتهذيب حتى يطيب ويظهر : فإذا جاءته رسائل ربه لتنقله  
إلى الدار الآخرة ، صدق قول الله : ﴿الَّذِينَ تَنَوَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَيِّبُونَ يَقُولُونَ سَلَامٌ  
عَلَيْكُمْ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ (النحل : ٣٢) .

إن هناك أقواماً تشم في أعمالهم نتن الطين الذي خلقوا منه ، وتلمح في  
أخلاقهم كدره وسواده ! هؤلاء ليسوا أصحاب الجنة مهما زعموا وأملوا !! .

\*\*\*

يعقد الإسلام صلة وثيقة بين فعل الخير في الدنيا وما يعقبه من سعادة في  
الآخرة ، كما يعقد الصلة نفسها بين اقتراف الشرور ، واستحقاق العذاب الأليم .  
وقد يحاول بعض الناس بأساليب ملتوية ، وعلل مكذوبة أن يشكك في هذه  
الصلات القائمة ، ولكن هيهات !!

فال مجرم لابد أن يلقى عقوبته ، وأن يواجه الجزاء من جنس العمل .



﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ (٨١) وَيُحَقِّقُ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ  
الْمُجْرِمُونَ﴾ (يونس: ٨٢، ٨١).

وعندما يتلاوم العصاة يوم القيمة ، ويحاول كل فريق منهم إلقاء التبعة على الآخر لتنصل من الذنب ، ويفر من العقاب ، عندئذ يقمع آذانهم صوت الحق .

﴿قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَدَيْ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ (٢٨) مَا يُدْلِلُ الْقَوْلُ لَدَيْ وَمَا أَنَا  
بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ﴾ (ق: ٢٩، ٢٨).

والمحسن لا يختلف عنده الوعد الحق ، ولا تنقص مكافأته على صالح عمله ذرة :

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتُ النَّعِيمِ (٨) خَالِدِينَ فِيهَا وَعَدَ اللَّهُ  
حَقًا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (القمان: ٩، ٨).

ونحب أن ننبه إلى تلاعب طائفة من أدعياء العلم بالنصوص الواردة ، وخبثهم في فصل العلاقة بين العمل وجزائه ، والاحتياط بذلك على تحثير مظهر الخير في العمل الطيب ، وظهور الشر في العمل الفاسد .

والحيلة التي يتسلون بها إلى ذلك ، إيهام الناس أن الجزاء مرتبط بالمشيئة العليا لا بعمل الإنسان .

وأن الفسقة قد ينالهم العفو مهما ارتكبوا ، وينشد شاعرهم :

وإني وإن أُوعَدْتُهُ أَوْ وَعَدْتُهُ      لخَلْفُ إِيَّادِي وَمُنْجَزُ مُوعِدِي !!

وأنه يجوز أن يدخل القاتلون العابدون نار جهنم .. ! لأن الله لا يسأل عما يفعل .

وهذا كلام يخالف الحقائق المقررة في دين الله .

والغرض منه - كما أسلفنا - إسقاط قيم الأعمال ، فلا يرهب أحد ذنبًا ، ولا يرجو مؤمن حسنة .

وهذه الفلسفة الحقيرة أدت عملها في إفساد الأمة ، وتلويث المجتمع ، وإهانة الدين وتعاليمه .

والله سبحانه وتعالى يكذب ذلك كله بأسلوب صريح :

﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنَّنَا جَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءٌ مَّحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾ (الجاثية : ٢١) .

﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ﴾ (٢٨) كتاب أنزلناه إليك مبارك ليذربوا آياته وليتذكري أولوا الألباب .

(ص : ٢٨ ، ٢٩)

إن أولى الألباب يوقنون بأن عموم المشيئة لا يعني التسوية بين خائن وأمين ، وأن جواز العفو لا يعني إبطال الشرائع وتعطل القوانين .

## حول شفاعة إمام الأنبياء

يلغط عوام المسلمين بأحاديث واردة في شفاعة النبي ﷺ لبعض العصاة . وتعلق أولئك العوام بأحاديث الشفاعة يخيل إليك أن قوانين الجزاء بطلت ، وأن نيران الجحيم توشك أن تتحول بردًا وسلامًا على عصاة المؤمنين . وكثيرًا ما يفرط هؤلاء الجهال في الفروض ، ويقعون في أوخم الذنوب ، ثم يقولون : أمة محمد بخمير ! وهذا مسلك ساقط .

ومحمد ﷺ أول من يستنكره ويحارب أصحابه ، وينذرهم بأنهم أصحاب الجحيم .

فأما أن الجزاء حق ، وأنه يتناول الذرة من الخير والشر ، وأنه يعم الناس أجمعين ، فذلك صريح القرآن .

﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۚ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ۚ﴾ (الزلزلة: ۸، ۷) والقول بأن قوانين الجزاء توقف بالنسبة لأتياك نبي ما سخف فارغ ، وقد كذب القرآن الكريم في مواضع شتى مزاعم الأولين والآخرين لما جمحت بهم أماناتهم إلى هذا الوهم الباطل .

ولسنا نرد ما صح من أحاديث الشفاعة ، بل نثبتها في مواضعها التي لا تدعوها حتى لا نحرف الكلم عن مواضعه .

روى الشیخان : قال رسول الله ﷺ : «إن لكل نبی دعوة مستجابة وإنی اختبأت دعوی شفاعة لأمتی ، فھی نائلة منکم إن شاء الله ، من مات لا یشرك بالله شيئاً» .

هل معنی هذا الحديث أن الشفاعة التي یرجوها الرسول ﷺ تنقذ مرتکبی الفواحش والمناکر من ماتوا لا یشركون بالله شيئاً ، دون أن یستوفوا جزاءهم ؟؟ إن الرسول ﷺ نفسه یرد هذا الرزعم .

وقد روى البخاري حديثاً يصف فيه أهواه الحشر ، وأحوال أهل النار ، قال النبي

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيهِ :

«يضرب الصراط بين ظهراني جهنم ، فأكون أول من يجوز من الرسل بأمته ، ولا يتكلم يومئذ أحد إلا الرسل ، وكلام الرسل يومئذ : اللهم سلم سلم ، وفي جهنم كالاليب مثل شوك السعدان ، هل رأيتم شوك السعدان ؟ قالوا : نعم ، قال : فإنه مثل شوك السعدان غير أنه لا يعلم قدر عظمها إلا الله ، تخطف الناس بأعمالهم ، فمنهم من يُوَقِّع بعمله ، ومنهم من يُخْرِدَ ثم ينجو ، حتى إذا أراد الله رحمة من أراد من أهل النار ؛ أمر الله الملائكة أن يخرجوا من كان يعبد الله ، فيخرجونهم ويعرّفونهم بآثار السجود ، وحرّم الله على النار أن تأكل آثار السجود ، فيخرجون من النار ، فكل ابن آدم تأكله النار إلا آثر السجود فيخرجون من النار قد امتحشوا ، فيصب عليهم ماء الحياة فينبتون كما تنبت الحياة في حميم السيل . . . .» .

وهذا الحديث يفيد أن من المسلمين الذين يعبدون الله وحده قوماً سيدخلون النار ، وأن لهبها سينال ملامحهم ، فلا يعرفون إلا بآثار السجود .

وأن رحمة الله فحسب ، هي التي تدركهم فتنقذهم مما يعانون من بلاء .  
ثم تغسل أوضارهم الأولى بماء الحياة لينبتو . بعد . خلقاً جديداً يصلح للنعم والرضاون .

\*\*\*

فليس للشفاعة هذا النطاق الواسع الذي يبرر به الخطاءون إصرارهم ، وما تفيدهم أماناتهم فيها شيئاً .

وقد بين الله سبحانه وتعالى - أن الشفاعة لا تجدى على كافر ، ولا على فاسق مثقل بالخطايا .

قال الله تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا تَنْفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ (البقرة : ١٢٣) .

وقال كذلك : ﴿ وَلَا تَرِدُ وَازِرَةٌ وَرِزْرِ أَخْرَى وَإِنْ تَدْعُ مُثْقَلَةً إِلَيْهِ حِمْلَهَا لَا يُحْمِلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ (فاطر : ١٨) .

والنفس المشقة بالخطايا - ولو كانت لرجل من المصلين - لا يفوتها جزاؤها كما رأيت في حديث الرسول ﷺ ، وهو يصف أمهاته عند اجتيازها الصراط .

A horizontal decorative element consisting of three stylized floral or star-shaped motifs, centered at the bottom of the page.

والظاهر أن الشفاعة التي يرجوها النبي الكريم إنما تدرك صنفًا من الناس تأرجحت موازين الحق والباطل في أعماله ، فهو بين السقوط والنجاح .

ونحن في حياتنا ننظر إلى التلامذة الذين يقتربون من النهاية الصغرى للنجاح نظرة رأفة ، وغيل إلى من هم درجة أو درجتين جبراً لقصهم .

أما الذين يبتعدون عن المستوى الأدنى للنجاح مسافة بعيدة ، فإننا نحكم بسقوطهم فوراً .

فلعل الشفاعة المنسوبة للرسول الكريم تنقذ أمثال هؤلاء المقربين للنجاة ، وبهذا التفسير يتم الجمع بين النصوص .

Three decorative floral symbols arranged horizontally, used as a section separator.

وقد يكون المقصود من هذه الشفاعة التنويه بمكانة النبي صلوات الله وسلامه عليه ، والإشادة بمنزلته الكبرى عند الله . . .

ومثال ذلك في مجتمعنا أنه في مناسبات خاصة - كعيد ميلاد الملك أو جلوسه - يفرح عن طوائف المسجونين من قضاياً أغلب المدد المحكوم عليهم بها ، ويراد إشعارهم بفضل المناسبة التي ستسوق لهم العفو والحرية .

وهذه الحرية الممنوعة بالعفو العام؛ لا تخدش أصل العقوبة المقررة.

ولا يفهم منها أنه لا ضرورة لسن القوانين ، وبناء المحاكم ، وتعيين القضاة ، كما يريد أن يفهم ذلك عوام المسلمين من أحاديث الشفاعة المنسوبة لنبيهم ﷺ ، والتي تشير إلى أن الله قد يجيب دعاء نبيه وهو جاث بين يدي ربه يسأل الصفح عن الأم الغفيرة من الأولين والآخرين ، التي أدركها حر الموقف المعنٰت ، وألهب عصاتها شواط من النار المستعرا ، فهى تضرع إلى الله أن يرفع غضبه ، وتتردد على أنبيائه جمِيعاً كيما يشاركونهم الرجاء والدعاء .

على أنه مهما بلغت منزلته عند الله فلن يتجاوز في الله حد الملق والزلفي  
لولاه ، وما كان لنبي أن يفرض رأياً أو يقرر حكماً :

﴿وَلَا تَفْعَلُ الشَّفَاعَةَ عِنْهُ إِلَّا مَنْ أَذْنَ لَهُ حَتَّىٰ إِذَا فَرِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ  
قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾ (سبأ : ٢٣) .

﴿يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَائِكَةُ صَفَّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذْنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا﴾  
(النَّبَأُ : ٢٨)

فلا كلام إلا بإذن ، ولا كلام إلا بصواب ، ومرد الأمر لله وحده .

فإذا كان من الناس من يقترب الموبقات المهلكة اعتماداً على شفاعة موهومة  
فليذكر قول الحق في أهل النار :

﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ (٤٢) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلَّيِنَ (٤٣) وَلَمْ نَكُ نُطْعَمُ  
الْمُسْكِينِ (٤٤) وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ (٤٥) وَكُنَّا نَكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٤٦)  
حَتَّىٰ أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٧) فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ﴾ (المدثر : ٤٢ - ٤٨) .

ونحن بعد هذه المقدمات الواجبة نروي حديث الشفاعة العظمى معتقدين أن  
قارئه لن يتجاوز به حدوده .

عن أنس أن النبي ﷺ قال : «يجمع الله الناس يوم القيمة فيهتمون بذلك -  
وفي رواية : فيلهمون بذلك - فيقولون : لو استشفعنا إلى ربنا فيريحنا من  
مكاننا . فيأتون أدم فيقولون : أنت أبو البشر ، خلقك الله بيده وأسكنك  
جنته ، وأسجد لك ملائكته ، وعلمتك أسماء كل شيء ، اشفع لنا عند ربك  
حتى يريحنا من مكاننا هذا . فيقول : لست هناكم - فيذكر خطئته التي  
أصاب فيستحى ربه منها - ولكن ائتوا نوحًا أول رسول بعثه الله إلى أهل  
الأرض . فيأتون نوحًا فيقول : لست هناكم - فيذكر خطئته التي أصاب  
فيستحى ربه منها - ولكن ائتوا إبراهيم الذي اتخذ الله خليلاً . فيأتون  
إبراهيم ، فيقول : لست هناكم - ويدرك خطئته التي أصاب فيستحى ربه منها -  
ولكن ائتوا موسى الذي كلمه الله وأعطاه التوراة . قال : فيأتون موسى ،  
فيقول : لست هناكم - ويدرك خطئته التي أصاب ، فيستحى ربه منها - ولكن

ائتوا عيسى روح الله وكلمته . فـيأتون عيسى روح الله وكلمته ، فيـيقول : لـست هناكم ، ولكن اـئتـوا مـحمدـا ﷺ ، عـبدـا قد غـفرـ له ما تـقدمـ من ذـنبـه وما تـأـخرـ . قال : قال رسول الله ﷺ : فـيـأـتـونـ ، فـأـسـتـأـذـنـ عـلـىـ ربـيـ - تـعـالـىـ - فـيـؤـذـنـ لـيـ ، فـإـذـاـ أـنـاـ رـأـيـتـهـ وـقـعـتـ سـاجـدـاـ ، فـيـدـعـنـىـ ماـ شـاءـ اللـهـ . فـيـقـالـ : يـاـ مـحـمـدـ ، اـرـفـعـ رـأـسـكـ ، قـلـ تـسـمـعـ ، سـلـ تـعـطـهـ ، وـاـشـفـعـ تـشـفـعـ . فـأـرـفـعـ رـأـسـىـ ، فـأـحـمـدـ ربـىـ بـتـحـمـيدـ يـعـلـمـنـيـهـ ربـىـ ، ثـمـ أـشـفـعـ ، فـيـحـدـ لـىـ حـدـاـ فـأـخـرـجـهـمـ مـنـ النـارـ وـأـدـخـلـهـمـ الجـنـةـ . ثـمـ أـعـودـ ، فـأـقـعـ سـاجـدـاـ ، فـيـدـعـنـىـ ماـ شـاءـ اللـهـ أـنـ يـدـعـنـىـ ، ثـمـ يـقـالـ لـىـ : اـرـفـعـ يـاـ مـحـمـدـ رـأـسـكـ ، قـلـ تـسـمـعـ ، سـلـ تـعـطـهـ ، وـاـشـفـعـ تـشـفـعـ . فـأـرـفـعـ رـأـسـىـ فـأـحـمـدـ ربـىـ بـتـحـمـيدـ يـعـلـمـنـيـهـ ربـىـ ، ثـمـ أـشـفـعـ ، فـيـحـدـ لـىـ حـدـاـ فـأـخـرـجـهـمـ مـنـ النـارـ وـأـدـخـلـهـمـ الجـنـةـ ، قال : فـلـاـ أـدـرـىـ فـيـ الـثـالـثـةـ أـوـ فـيـ الـرـابـعـةـ قالـ فـأـقـولـ : يـاـ رـبـ ماـ بـقـىـ فـيـ النـارـ إـلـاـ مـنـ حـبـسـهـ الـقـرـآنـ (أـيـ مـنـ وـجـبـ عـلـيـهـ الـخـلـودـ)» .

إن أتباع الدين يجب أن يـعـرـفـواـ أنـ الحـسـابـ الإـلـهـيـ لاـ يـغـفـلـ الذـرـةـ منـ الـخـيـرـ أوـ الشـرـ ، وـأـنـ هـذـهـ الدـقـةـ تـنـفـىـ كـلـ تـصـرـفـ يـنـطـوـيـ عـلـىـ الـفـوـضـىـ ، وـكـيـلـ الـجزـاءـ جـزـافـاـ . وـقـدـ نـدـدـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ بـالـيـهـودـ ، لـمـ سـرـتـ بـيـنـهـمـ هـذـهـ الـأـرـاءـ الـغـرـبـيـةـ ، حـتـىـ ظـنـ عـامـتـهـمـ أـنـ الجـنـةـ حـكـرـ لـهـمـ وـلـذـرـيـاتـهـمـ - لـأـمـرـ ماـ - فـأـقـبـلـواـ عـلـىـ مـلـذـاتـ الـعـيشـ الـأـدـنـىـ يـنـتـهـيـوـنـهاـ وـيـقـولـوـنـ - فـيـ يـقـيـنـ : سـيـغـفـرـ لـنـاـ !!

﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرَثُوا الْكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا الْأَدْنَى وَيَقُولُونَ سـيـغـفـرـ لـنـاـ وـإـنـ يـأـتـهـمـ عـرـضـ مـثـلـهـ يـأـخـذـوـهـ أـلـمـ يـؤـخـذـ عـلـيـهـمـ مـيـثـاقـ الـكـتـابـ أـنـ لـاـ يـقـولـوـنـ عـلـىـ اللـهـ إـلـاـ الـحـقـ وـدـرـسـوـاـ مـاـ فـيـهـ وـالـدـارـ الـآـخـرـةـ خـيـرـ لـلـذـيـنـ يـتـقـوـنـ أـفـلـاـ تـعـقـلـوـنـ﴾

(الأعراف : ١٦٩)

وـالمـؤـسـفـ أـنـ هـذـاـ القـطـعـ بـيـنـ الـعـمـلـ وـالـجـزـاءـ رـسـبـ فـيـ أـوهـامـ الـعـامـةـ ، فـأـسـاءـواـ بـهـ إـلـىـ أـنـفـسـهـمـ وـإـلـىـ دـيـنـهـمـ ، ثـمـ إـنـ عـوـجـ سـلـوكـ النـسـوـيـنـ إـلـىـ الـدـيـنـ وـقـلـةـ تـفـقـهـهـمـ ، وـسـوـءـ ذـوقـهـمـ مـكـنـ لـلـإـلـحـادـ فـيـ الـأـرـضـ ، وـرـفـعـ الشـقـةـ مـنـ الـأـدـيـانـ وـمـثـلـيـهـ جـمـلـةـ . وـالـعـجـبـ لـلـمـسـلـمـيـنـ ، يـصـابـوـنـ بـهـذـهـ الـلـوـثـةـ وـهـمـ يـقـرـأـوـنـ قـوـلـ اللـهـ :

﴿لَيْسَ بِأَمَانِكُمْ وَلَا أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَى بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِنْ دُونِ  
اللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا﴾ (النساء: ١٢٣).

\*\*\*

الجزاء حق ، ولقد أكثر القرآن من التذكير ، ومن سوق النذير بعد النذير ؛ لأن  
أكثر الناس يذهلهم ما أمامهم عما وراءهم .

بل ربما أنكروه وسخروا منه غير عابئين بهذا الغد الزاحف .

ولو عقلوا لعرفوا أن الآخرة هي المستقبل الذي يجب على كل راشد أن يوفر فيه  
أسباب سعادته ، وأن يجعل حاضره من الدنيا تمهيداً له ، وأن يجعل سعيه في  
حياته غراساً لا تنتظر ثمراته القريبة بقدر ما تؤمل عند الله عواقبه المذخورة .

إن نتائج أعمالنا في الدنيا خطيرة جداً .

سنقضى سنوات احتواها كتاب مؤجل ، ثم تصير الدنيا - بعد أن نتركها كما  
كانت قبل أن نطرقها - صفرًا ، إلا ما تزودنا به منها .

ولو كان أكثر الناس وطيد الرجاء في حياة مقبلة ما أرخص عمره ، وما احتسب  
وقته أهون ما لديه من متاع .

«ارتحلت الدنيا مدببة، وارتحلت الآخرة مقبلة، ولكل منهم مابنون.

فككونوا من أبناء الدار المقبلة، ولا تكونوا من أبناء الدار المدببة، فإن اليوم عمل ولا  
حساب، وغداً حساب ولا عمل» .

## منكر والبعث وسُخْف مزاعمهم

منذ العصور الخالية وأقطار الأرض منكوبة بصنف من الناس! يظنون أنهم مربوطون بأعباء الحياة ، كما تربط الحمير بعربات القمامات ، تظل تدور بها حتى يغلبها الإعياء ، وتدركها الشيخوخة ، فتموت حتف أنفها ، أو يطلق عليها الرصاص ... ثم لا شيء!

يقولون : إن هي إلا أرحام تدفع ، وأرض تبلغ ، وما يهلكنا إلا الدهر .

وهولاء كثيراً ما يشغبون على المؤمنين ، ويجادلونهم بالباطل! ويحاولون توكيد رأيهم السقيم بالإصرار والخلف !! الحلف بما لا يؤمنون ؛ ﴿وَأَفْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَعْنِتُ اللَّهُ مَنْ يَمُوتُ بَلِّي وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٣٨) لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ كَانُوا كَاذِبِينَ (٣٩) إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ (النحل : ٣٨ - ٤٠) .

وما يحفظ للمعرى في ترجيح حياة المصدق بالأخرة ، وتقبیح حياة الإلحاد وما يكتنفها من فساد :

لَا تُحَشِّرُ الْأَجْسَادَ قَلْتُ إِلَيْكُمْ  
أوْصِحْ قَوْلِي فَلَا تَحْسَرُ عَلَيْكُمْ  
طَهْرٌ فَأَيْنَ الطَّهْرُ مِنْ جَسَدِيْكُمْ  
خَلَدٌ بِذَاكِرَةٍ فَأَوْحِشَ الْخَلَدَيْكُمْ  
مِنْهُ وَلَا تَرْعَانِ مِنْ بُرْدَيْكُمْ  
أَتَى فَهَلْ مِنْ عَائِدٍ بِيَدِيْكُمْ؟  
خَيْرٌ بَعْلَمُ اللَّهُ مِنْ بُرْدَيْكُمْ

قَالَ النَّجَمُ وَالْطَّبِيبُ كَلَاهُمَا  
إِنْ صَحْ قَوْلُكُمَا فَلَسْتُ بِخَاسِرٍ  
طَهَّرْتُ ثُوبِي لِلصَّلَاةِ وَقَبْلَهُ  
وَذَكَرْتُ رَبِّي فِي الضَّمَائِرِ مُؤْنِسًا  
وَبَكَرْتُ فِي الْبُرْدِيْنِ أَبْغَى رَحْمَةً  
إِنْ لَمْ تَعْدِ بِيَدِيْ مَنَافِعُ الْذِي  
بُرْدُ الْتَّقِيِّ وَإِنْ تَهَلَّهَ لَنْسُ جُنَاحِهِ

\*\*\*

وهذا الكلام من المعنى يصف من الموضوع ناحية جانبية فقط .  
فإن الدين يحفظ القلوب أن تمرض ، ويصون الأعراض أن تخدش .  
بل يقى الأبدان - بسلوكه النظيف - عوادى شتى تتمخض عنها الشهوات المنطلقة والأهواء العاصفة .

لكن هذه الشمار الجميلة ليست الدليل الفذ .  
ويبدو أنها ذكرت فقط ، إغلاقاً لباب الجدل مع السفهاء .

روى أن واحداً من أولئك المنكرين جاء إلى النبي ﷺ بعظم بال وعرضه عليه ،  
يحسب المغفل أنه سيفهمه إذ يريه العظم ثم يتساءل : كيف يتحول هذا إلى بشر سوى؟

﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ﴾ (يس : ٧٨) .

وهذا الاعتراض صفعة للسائل المستبعد ، ترده إلى مكانته التي يتطاول فوقها .  
﴿قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ﴾ (٧٨) ﴿قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ﴾ (٧٩) ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقَدُونَ﴾ (٨٠)  
﴿أَوْلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بِلِي وَهُوَ الْخَلَقُ الْعَلِيمُ﴾ (يس : ٧٨ - ٨١)

نعم يحييها المبدع المنفرد في شئون الخلق والإيجاد والتصوير .  
وأدلة البعث ترجع - في جملتها - إلى لفت أنظار الناس نحو حقائق بدائية مسلمة ؛ فالذى بدأ الخلق يستطيع - إذا أفناه - أن يعيده .

﴿وَيَقُولُ الْإِنْسَانُ أَئِذَا مَا مِتُّ لَسْوَفَ أُخْرَجُ حَيًّا﴾ (٦٦) ﴿أَوْلَا يَذْكُرُ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلٍ وَلَمْ يَكُنْ شَيْئًا﴾ (مريم : ٦٦ ، ٦٧) .

وهذا الخلق المعاد تتكرر تحت أعيننا صور شتى له كل يوم ، بل كل لحظة .  
فالرجل من حيث لا يشعر تصنع غده الجنسية ألفاً لألوف من الحيوانات المنوية ، في واحد منها فقط أساس كامل لبشر كامل .

ولعل هذه الكثرة في إيجاد أصول الحياة يقصد بها إلى الدلالة على أن الموجد على درجة من الغنى في خلق أسباب الحياة ، تجعل إنشاء الناس أمراً تافهاً بالنسبة إلى قدرته .

﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ (٥٨) أَلَّا نَنْعَلُ خَلْقَنَا أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ (٥٩) نَحْنُ قَدَرْنَا بَيْنَكُمْ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمُسْبُوقِينَ (٦٠) عَلَى أَنْ نُبَدِّلَ أَمْثَالَكُمْ وَنُنَشِّكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ (٦١) وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّسَاءَ الْأُولَى فَلَوْلَا تَدَكَّرُونَ﴾ (الواقعة : ٥٨ - ٦٢) .

وعن أبي رزين العقيلي : قلت يا رسول الله ، كيف يعيده الله الخلق؟ وما آية ذلك؟ قال : «أما مررت بوادي قومك جدباً ، ثم مررت به يهتز خضرأ؟» . قال : نعم ، قال : «فذلك آية الله في خلقه ، كذلك يحيي الله الموتى!» الواقع أن الزروع التي تكسو وجه الأرض ، وتمشى فيها بالحياة والنمو ، ليست بما تصح الغفلة عن دلالته .

إن الفلاح يستودع ظلمات التراب حبة واحدة ، أو ساقاً واحداً ، فإذا حقله يتحول - باسم الله - إلى جنان يانعة وثمار شهية وحصاد ميمون . . .

كيف تحول الكدر والقدر والطين إلى ثمار وأغصان ورياحين؟!

﴿وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٦) ذَلِكَ بَأْنَ اللَّهُ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٧) وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَّةٌ لَّاَرِبَّ فِيهَا وَأَنَّ اللَّهَ يَعْثُثُ مِنْ فِي الْقُبُورِ﴾ (الحج : ٥ - ٧) .

والمادة الميتة تتحول - في كل غذاء نتناوله - إلى خلايا حية في جسمنا ، يسرى فيها الشعور ، وتنتفض بالحركة .

فما معنى استنكار ما يقع شبيهه بيننا أبداً؟ هل النشور إلا هذا؟!!

ثم ما ظن الإنسان بنفسه؟

إن الأرض ومن عليها خلق صغير متواضع بالنسبة إلى الوجود الضخم الذي يزحم الفضاء بعيد ويزخر به الملائكة الرحيب ، وشأن الناس إلى جانب العوالم الأخرى قليل .

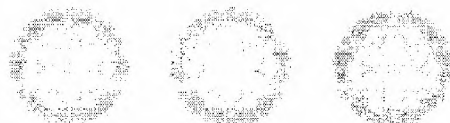
﴿خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾  
(غافر: ٥٧)

فكيف يُستكثر على مَنْ يقيم قصراً منيف الشرفات ، سامق العمد أن يبني  
كونخاً تافهاً بعد هدمه؟

إن البعث عقيدة فوق الشبهات ، فلنتهيأ له بالزاد الطيب ، من الهدى  
والتقى والعفاف .

خطب النبي ﷺ أول بعثه فقال : «إن الرائد لا يكذب أهله ، والله لو  
كذبت الناس جمِيعاً ما كذبتكُم ، ولو غَشَّتُ الناسَ جمِيعاً ما غَشَّتُكُم ،  
والله لَتَمُوَّنَّ كَمَا تَنَامُونَ ، وَلَتُبَعْثَرُنَّ كَمَا تَسْتَيْقَظُونَ ، وَلَتُجْزَوْنَ بِالْإِحْسَانِ  
إِحْسَانًا ، وَبِالسُّوءِ سُوءًا ، وَإِنَّهَا لِجَنَّةٍ أَبْدًا أَوْ لَنَارٍ أَبْدًا!» .

فإذا طلعت عليك شمس يوم من أيام الدنيا بعد نوم مستغرق ، فاذكر أن هناك  
يقطة ، سوف تعقب الهجعة المؤقتة في القبر ، يساق بعدها أهل الشر إلى سقر ،  
ويساق أهل الخير إلى ﴿مَقْعَدٍ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُّقْتَدِرٍ﴾ (القمر: ٥٥) .



# فهرس

| الصفحة | الموضوع                                    |
|--------|--------------------------------------------|
| ٣      | المقدمة .....                              |
| ٩      | <b>الحقيقة الأولى</b> .....                |
| ١١     | الله .....                                 |
| ١٢     | وُجُوده .....                              |
| ١٦     | هل العالم خُلق صدفة؟ .....                 |
| ١٩     | عقيدة الألوهية عند الفلاسفة والعلماء ..... |
| ٢٦     | لا ريب في وجود الله .....                  |
| ٢٨     | لماذا كفروا؟ .....                         |
| ٣١     | هو الأول .....                             |
| ٣٣     | <b>والآخر</b> .....                        |
| ٣٤     | حاجة العالم إلى الله .....                 |
| ٣٦     | ليس كمثُلُه شيء .....                      |
| ٤٤     | ما نعلم وما لا نعلم .....                  |
| ٤٨     | الغنى المطلق .....                         |
| ٤٩     | <b>الوحدة المطلقة</b> .....                |
| ٥١     | إنا لله إله واحد .....                     |
| ٥٣     | عيسى ابن مريم .....                        |
| ٥٦     | مغالطة .....                               |
| ٥٨     | عرض واقعى وجدل نظرى .....                  |
| ٦٠     | إخلاص التوحيد .....                        |
| ٦٢     | مقارنات بين الشركاء والعبيد .....          |
| ٦٦     | توحيد العامة وما يعلوه من غبار .....       |
| ٧١     | حول توحيد العامة .....                     |

|                                             |            |
|---------------------------------------------|------------|
| الكمال الأعلى .....                         | 79         |
| القدرة .....                                | 81         |
| الإرادة .....                               | 84         |
| الحكمة .....                                | 86         |
| الحياة .....                                | 88         |
| العلم .....                                 | 89         |
| السمع والبصر .....                          | 91         |
| الكلام .....                                | 93         |
| أنت أنت الله .....                          | 95         |
| <b>القضاء والقدر .....</b>                  | <b>97</b>  |
| الإيمان بالقضاء والقدر .....                | 99         |
| نحن مجبورون في هذا كله .....                | 101        |
| هنا إرادتنا حرية .....                      | 103        |
| معنى يضل من يشاء ويهدى من يشاء .....        | 105        |
| كذب على دين الله .....                      | 107        |
| الاعتذار بالأقدار .....                     | 109        |
| إجابة ساخرة .....                           | 117        |
| على هامش الأقدار .....                      | 119        |
| <b>العمل أساس الإيمان .....</b>             | <b>125</b> |
| سوء العمل بالدين سر أزمته في العالمين ..... | 129        |
| الإيمان والعمل .....                        | 136        |
| لا يعلمون الكتاب إلا أمانى .....            | 140        |
| في ميدان التربية .....                      | 144        |
| <b>الخطيئة والكتاب .....</b>                | <b>149</b> |
| الإيمان والخطيئة .....                      | 151        |
| بين التوبة والعصمة .....                    | 157        |
| من مخلفات حرب الجدل .....                   | 159        |
| هل المعصية مرض؟ .....                       | 166        |

|     |                                              |
|-----|----------------------------------------------|
| ١٧٥ | خلافات لا مبرر لها                           |
| ١٨١ | النبوات                                      |
| ١٨٣ | بين النبوة والفلسفة                          |
| ١٨٥ | الوحى                                        |
| ١٨٩ | العصمة                                       |
| ١٩٠ | المعجزة                                      |
| ١٩٣ | المعجزة بين الرسالة الخاتمة والرسالات الأولى |
| ١٩٥ | مقترنات كافرة                                |
| ١٩٧ | حقيقة الإعجاز المادى                         |
| ٢٠٠ | النبي الإنسان                                |
| ٢٠١ | بين النبوة والعقربية                         |
| ٢٠٢ | العباقرة                                     |
| ٢٠٤ | الأنبياء                                     |
| ٢٠٦ | مسك الختام                                   |
| ٢٠٨ | مؤئل البطولات                                |
| ٢١٠ | الوصف بالعقربية                              |
| ٢١١ | الإيمان بالنبوات كلها                        |
| ٢١٥ | <b>الخلود</b>                                |
| ٢١٧ | هذى الحياة                                   |
| ٢١٩ | ما وراء الحياة الدنيا                        |
| ٢٢٠ | البرزخ                                       |
| ٢٢٦ | عمر الفرد وعمر الدنيا                        |
| ٢٢٩ | من أشراط الساعة                              |
| ٢٣٠ | البعث والجزاء                                |
| ٢٣٤ | حول شفاعة إمام الأنبياء                      |
| ٢٤٠ | منكرو البعث وسخف مزاعمهم                     |